
      Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan  | Volume 8 | Nomor 1 | Maret  2026 
 

62 
 

 
 

 
 

Ethnolinguistic Study of the Lexicon of the One Sura Night Tradition in Surakarta 
 

Kajian Etnolinguistik Leksikon Tradisi Malam Satu Sura di Surakarta 
 

Hana Khairunnisa1; Wahyu Rosiana2;  Imam Baehaqie3 

1Universitas Negeri Semarang, email: hanakhairunnisa0202@students.unnes.ac.id  
2Universitas Negeri Semarang, email: whyrsana@students.unnes.ac.id  

3Universitas Negeri Semarang, email: imambaehaqie@mail.unnes.ac.id  

 
Received:  10  Desember 2025     Accepted:  8 Januari  2026      Published: 9  Januari  2026 
 DOI: https://doi.org/10.29303/kopula.v8i1.9807 
 

Abstrak 
 

Penelitian ini mengkaji leksikon dalam tradisi Malam Satu Sura di Surakarta dengan pendekatan 
etnolinguistik. Permasalahan yang dikaji adalah bagaimana bentuk, struktur, dan makna kultural 
leksikon yang digunakan dalam tradisi Malam Satu Sura, serta hubungannya dengan pandangan 
dunia masyarakat Jawa di Surakarta. Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan bentuk dan struktur 
leksikon, menganalisis makna kultural dan simbolis, serta mengkaji hubungan leksikon dengan 
sistem budaya masyarakat Jawa. Metode penelitian yang digunakan adalah deskriptif kualitatif 
dengan teknik pengumpulan data melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan 
dokumentasi. Data dianalisis menggunakan metode padan dan metode agih dalam kerangka teori 
etnolinguistik. Hasil penelitian menunjukkan terdapat 22 leksikon khas yang diklasifikasikan ke 
dalam lima kategori: leksikon tokoh/pelaku ritual, leksikon lokasi/tempat ritual, leksikon prosesi 
ritual, leksikon kelengkapan ritual (sesaji), dan leksikon simbol/atribut ritual. Makna kultural yang 
terkandung mencerminkan nilai-nilai filosofis Jawa tentang spiritualitas, kesucian, penghormatan 
terhadap leluhur, dan transformasi diri. Leksikon-leksikon ini merepresentasikan pandangan dunia 
masyarakat Jawa yang menekankan keselarasan antara mikrokosmos dan makrokosmos dalam 
kehidupan. 
 
Kata kunci: etnolinguistik, leksikon, Malam Satu Sura, tradisi Jawa 
 

Abstract 
 

This study examines the lexicon in the Malam Satu Sura tradition in Surakarta using an 
ethnolinguistic approach. The problems discussed are the form, structure, and cultural meaning 
of the lexicon used in the Malam Satu Sura tradition, as well as its relationship with the Javanese 
worldview in Surakarta. This study aims to describe the form and structure of the lexicon, analyze 
its cultural and symbolic meanings, and examine its relationship to the Javanese cultural system. 
The research method used is descriptive qualitative with data collection techniques through in-
depth interviews, participatory observation, and documentation. Data were analyzed using 
referential and distributional methods within the ethnolinguistic theoretical framework. The 
results show that there are 22 distinctive lexicons classified into five categories: lexicons of ritual 
figures/actors, lexicons of ritual locations/places, lexicons of ritual processions, lexicons of ritual 
offerings (sesaji), and lexicons of ritual symbols/attributes. The cultural meanings contained 
reflect Javanese philosophical values regarding spirituality, purity, respect for ancestors, and self-
transformation. These lexicons represent the Javanese worldview that emphasizes harmony 
between microcosm and macrocosm in life. 

 



      Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan  | Volume 8 | Nomor 1 | Maret  2026 
 

63 
 

Keywords: ethnolinguistics, lexicon, Malam Satu Sura, Javanese tradition 
 
PENDAHULUAN  

Tradisi dan budaya lokal merupakan warisan leluhur yang mengandung nilai-nilai 
luhur dan kearifan yang diturunkan secara turun-temurun. Dalam konteks masyarakat 
Jawa, khususnya di Surakarta, tradisi Malam Satu Sura merupakan salah satu warisan 
budaya yang sarat dengan nilai-nilai filosofis dan spiritual yang tercermin melalui 
leksikon-leksikon khas yang digunakan dalam pelaksanaannya. Etnolinguistik 
merupakan kajian yang meneliti hubungan antara bahasa, penggunaan bahasa, dan 
kebudayaan dalam masyarakat tertentu (Lailiyah et al., 2024). Melalui pendekatan 
etnolinguistik, dapat dipahami bagaimana leksikon mencerminkan pandangan dunia, 
nilai-nilai, dan praktik budaya suatu komunitas. 

Malam Satu Sura, yang merupakan malam pergantian tahun dalam kalender Jawa, 
telah menjadi tradisi yang mengakar dalam masyarakat Surakarta selama berabad-abad. 
Tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai ritual keagamaan dan spiritual, tetapi juga 
sebagai medium pelestarian nilai-nilai budaya Jawa yang diturunkan secara turun-
temurun. Dalam pelaksanaan ritual ini, masyarakat menggunakan berbagai leksikon 
khusus yang memiliki makna simbolis dan filosofis yang mendalam. Misalnya, istilah 
tirakat (laku spiritual untuk menyucikan diri), tapa bisu (perenungan dalam keheningan), 
selametan (ritual doa bersama untuk keselamatan), dan bubur sura (bubur khusus yang 
disajikan dalam ritual). Leksikon-leksikon tersebut tidak sekadar penamaan, tetapi 
merepresentasikan konsep filosofis dan pandangan hidup masyarakat Jawa tentang 
spiritualitas, harmoni, dan penghormatan terhadap leluhur. Penelitian sebelumnya 
menunjukkan bahwa tradisi yang memiliki dimensi spiritual seperti Grebeg Sura 
mengandung makna simbolis yang mendalam dalam kehidupan masyarakat Jawa 
(Agustin et al., 2025). 

Kajian etnolinguistik terhadap leksikon dalam tradisi ini menjadi penting untuk 
dilakukan mengingat beberapa alasan mendasar. Pertama, globalisasi dan modernisasi 
telah memberikan tekanan terhadap kebertahanan tradisi lokal, termasuk penggunaan 
leksikon tradisional. Sebagaimana hasil penelitian menunjukkan bahwa pergeseran 
bahasa dan tradisi petani padi di Jawa mengindikasikan adanya transformasi dari 
penggunaan leksikon tradisional ke modern akibat pengaruh teknologi dan perubahan 
sosial (Lailiyah et al., 2024). Kedua, generasi muda cenderung mengalami pergeseran 
bahasa dan kurang memahami makna mendalam dari leksikon-leksikon tradisional 
tersebut. Ketiga, dokumentasi dan analisis sistematis terhadap leksikon dalam ritual Satu 
Sura masih terbatas, padahal hal ini merupakan bagian penting dari kekayaan budaya 
Nusantara. 

Beberapa penelitian terdahulu telah mengkaji tradisi dan budaya lokal dengan 
perspektif etnolinguistik. Putra et al. (2019) meneliti konsep hidup dalam leksikon 
masyarakat adat Kasepuhan Banten Kidul dan berhasil mengidentifikasi leksikon bahasa 
Sunda yang dikategorikan dalam tiga kelompok: politik (sistem kepengurusan adat), 
sistem kepercayaan, dan ritual. Puspita (2018) meneliti refleksi kepercayaan masyarakat 
pesisir Pantai Prigi dalam sajen slametan njangkar dan menemukan bahwa penamaan 
sajen merefleksikan kepercayaan masyarakat yang bersifat sinkretisme akibat akulturasi 
budaya Jawa dengan budaya Islam. Meskipun penelitian-penelitian tersebut telah 
memberikan kontribusi penting dalam kajian etnolinguistik, belum ada yang secara 
spesifik mengkaji leksikon dalam tradisi Malam Satu Sura di Surakarta dengan fokus 
pada kategorisasi sistematis berdasarkan ranah budaya dan fungsi leksikalnya.  

Berdasarkan latar belakang di atas, penelitian ini merumuskan beberapa 
permasalahan. Pertama, bagaimana bentuk dan struktur leksikon yang digunakan dalam 



      Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan  | Volume 8 | Nomor 1 | Maret  2026 
 

64 
 

tradisi Malam Satu Sura di Surakarta? Kedua, apa makna kultural dan simbolis yang 
terkandung dalam leksikon tersebut? Ketiga, bagaimana hubungan antara leksikon 
dengan sistem budaya dan pandangan dunia masyarakat Jawa di Surakarta? Keempat, 
bagaimana pola penggunaan dan transmisi leksikon dalam konteks sosial masyarakat 
Surakarta? Sejalan dengan rumusan masalah tersebut, penelitian ini bertujuan untuk 
mendeskripsikan bentuk dan struktur leksikon yang digunakan dalam tradisi Malam Satu 
Sura di Surakarta, menganalisis makna kultural dan simbolis yang terkandung dalam 
leksikon tersebut, mengkaji hubungan antara leksikon dengan sistem budaya dan 
pandangan dunia masyarakat Jawa di Surakarta, serta mengidentifikasi pola penggunaan 
dan transmisi leksikon dalam konteks sosial masyarakat Surakarta. 

Penelitian ini memiliki urgensi yang tinggi dalam konteks pelestarian budaya 
lokal di era modern. Globalisasi dan modernisasi telah mengancam keberlanjutan tradisi 
lokal, termasuk penggunaan leksikon tradisional yang sarat makna filosofis. Dokumentasi 
dan analisis mendalam terhadap leksikon Malam Satu Sura menjadi penting untuk 
memastikan bahwa warisan budaya ini tidak hilang begitu saja, tetapi dapat dipahami, 
dihargai, dan dilestarikan oleh generasi mendatang. Selain itu, penelitian ini juga 
berkontribusi dalam memperkaya kajian etnolinguistik di Indonesia, khususnya dalam 
memahami hubungan antara bahasa dan budaya dalam masyarakat Jawa. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi baik secara teoretis 
maupun praktis. Secara teoretis, penelitian ini diharapkan dapat berkontribusi terhadap 
pengembangan teori etnolinguistik, khususnya dalam kajian hubungan bahasa dan budaya 
dalam konteks tradisi lokal. Penelitian ini juga diharapkan dapat memberikan pemahaman 
yang lebih mendalam tentang sistem makna dalam bahasa Jawa, khususnya dalam domain 
spiritual dan ritual. Selain itu, penelitian ini dapat menyediakan dokumentasi ilmiah 
terhadap kekayaan leksikon tradisional Jawa yang dapat menjadi rujukan bagi penelitian 
selanjutnya. 

Secara praktis, penelitian ini dapat memberikan beberapa manfaat. Bagi 
masyarakat, penelitian ini dapat meningkatkan kesadaran dan pemahaman tentang nilai-
nilai budaya yang terkandung dalam tradisi Malam Satu Sura. Bagi pemerintah daerah, 
penelitian ini dapat memberikan data dan informasi yang dapat digunakan untuk 
merumuskan kebijakan pelestarian budaya lokal. Bagi dunia pendidikan, penelitian ini 
dapat menyediakan bahan ajar dan referensi untuk pembelajaran budaya Jawa dan 
etnolinguistik. Terakhir, bagi peneliti, penelitian ini dapat membuka peluang penelitian 
lanjutan dalam bidang etnolinguistik dan antropologi linguistik. 
 
REVIEW TEORI  

Etnolinguistik 
Etnolinguistik berasal dari kata etnologi dan linguistik, yang lahir sebagai 

penggabungan antara pendekatan oleh etnolog atau antropolog budaya dengan 
pendekatan linguistik (Sugianto, 2017). Etnolinguistik merupakan cabang ilmu linguistik 
yang mengkaji hubungan antara bahasa dan budaya dalam konteks masyarakat 
penuturnya. Sebagai bidang kajian interdisipliner, etnolinguistik tidak hanya menelaah 
bahasa dari segi strukturnya semata, tetapi lebih pada fungsi dan pengaplikasiannya 
dalam kondisi sosial budaya sebagai alat komunikasi. 

Fitriah et al. (2021) menjelaskan bahwa etnolinguistik mengkaji hubungan antara 
bahasa dan budaya serta pengaplikasiannya dalam kondisi budaya sosial tertentu, 
sehingga memungkinkan peneliti untuk memahami bagaimana perkembangan budaya 
mempengaruhi perkembangan bahasa, karena bahasa dan budaya merupakan satu 
kesatuan yang tidak terpisahkan. Pendekatan etnolinguistik memberikan pemahaman 
mendalam tentang keterkaitan antara penggunaan bahasa dengan sistem budaya 



      Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan  | Volume 8 | Nomor 1 | Maret  2026 
 

65 
 

masyarakat yang melatarbelakanginya. Dalam kajian budaya lokal, etnolinguistik 
berperan penting untuk mengungkap bagaimana bahasa mencerminkan dan membentuk 
pandangan dunia (worldview) penuturnya. 

Penelitian etnolinguistik terhadap berbagai tradisi masyarakat Indonesia 
menunjukkan bahwa leksikon dalam ritual dan upacara adat memiliki makna yang 
melampaui definisi leksikal sederhana. Zuhria et al. (2022) dalam kajiannya tentang 
penamaan petilasan di Blitar menunjukkan bahwa penamaan seringkali menjadi tempat 
menyimpan sejarah dan makna kultural bagi masyarakatnya, sehingga analisis 
etnolinguistik menjadi penting untuk mengungkap nilai-nilai yang terkandung di 
dalamnya. Demikian pula, Wardoyo & Sulaeman (2017) menemukan bahwa penamaan 
bangunan di Keraton Yogyakarta mencerminkan konsep filosofi, keimanan, dan mitologi 
masyarakat Jawa. Hipotesis Sapir-Whorf atau relativitas linguistik menjadi landasan 
penting dalam kajian etnolinguistik. Whorf (1956) berpendapat bahwa struktur bahasa 
yang digunakan seseorang mempengaruhi cara mereka memahami dan 
menginterpretasikan dunia di sekitarnya. Dalam konteks tradisi Malam Satu Sura, 
leksikon-leksikon khas yang digunakan tidak hanya berfungsi sebagai alat komunikasi, 
tetapi juga membentuk dan mencerminkan pemahaman masyarakat Jawa tentang 
spiritualitas, waktu, dan kehidupan. 

Leksikon dan Makna Kultural 
Leksikon atau kosakata adalah sekelompok kata dalam suatu bahasa yang 

digunakan secara aktif atau pasif, baik itu kata-kata yang umum digunakan oleh 
masyarakat maupun yang telah dikumpulkan dalam bentuk kamus (Zahro et al., 2024). 
Leksikon dalam linguistik merujuk pada keseluruhan kosakata atau perbendaharaan kata 
dalam suatu bahasa yang mencakup informasi tentang bentuk, makna, dan 
penggunaannya (Chaer, 2007). Leksikon bukan sekadar daftar kata, melainkan sistem 
pengetahuan mental tentang kata-kata yang tersimpan dalam benak penutur bahasa.  

Kridalaksana (2008:142) dalam Idham (2020) menjelaskan bahwa leksikon 
diartikan sebagai (1) komponen bahasa yang memuat semua informasi tentang makna dan 
pemakaian kata dalam bahasa; (2) kekayaan kata yang dimiliki seorang pembicara, 
penulis, atau suatu bahasa, kosakata, perbendaharaan kata, dan daftar kata yang disusun 
seperti kamus, tetapi dengan penjelasan yang singkat dan praktis. 

Leksikon dalam tradisi dan budaya lokal memiliki karakteristik khusus yang 
mencerminkan pandangan dunia masyarakat penuturnya. Fatehah (2010) dalam 
penelitiannya tentang leksikon perbatikan di Pekalongan menemukan bahwa kebudayaan 
yang menjadi dasar pada leksikon perbatikan terwujud dalam ungkapan-ungkapan yang 
ada di masyarakat, baik yang dikenal luas maupun yang hanya dipahami oleh masyarakat 
lokal tertentu. Hal ini menunjukkan bahwa leksikon merupakan cermin keterbukaan 
masyarakat terhadap budaya lain sekaligus penjaga identitas budaya lokal. 

Abdullah et al. (2021) dalam kajiannya tentang kearifan lokal Jawa dalam tradisi 
mitoni di Surakarta menemukan bahwa leksikon-leksikon yang digunakan dalam ritual 
tidak hanya berfungsi sebagai penamaan, tetapi juga sebagai media transmisi nilai-nilai 
filosofis dan spiritual dari generasi ke generasi. Demikian pula, penelitian tentang istilah 
makanan dan jajanan tradisional dalam tradisi tingkeban menunjukkan bahwa setiap 
sajian bukan sekadar pelengkap ritual, melainkan wahana pewarisan nilai-nilai luhur, 
ajaran moral, dan doa-doa penuh harapan (Risqiyah et al., 2025). 

Siswoyo et al. (2025) dalam penelitiannya tentang leksikon fauna dalam peribahasa 
Jawa menegaskan bahwa leksikon-leksikon dalam tradisi Jawa merepresentasikan nilai-
nilai budaya yang telah mengakar dalam kehidupan masyarakat. Penggunaan leksikon 
tertentu dalam konteks ritual mencerminkan sistem pengetahuan lokal yang telah 



      Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan  | Volume 8 | Nomor 1 | Maret  2026 
 

66 
 

berkembang selama berabad-abad dan menjadi bagian dari identitas kultural masyarakat 
Jawa. 

Budaya Jawa dan Pandangan Hidup 
Budaya Jawa merupakan sistem nilai, kepercayaan, dan praktik yang telah 

berkembang selama berabad-abad di masyarakat Jawa. Koentjaraningrat (1984) 
menjelaskan bahwa worldview atau pandangan hidup orang Jawa ditandai dengan konsep 
keselarasan antara mikrokosmos (manusia) dan makrokosmos (alam semesta). Manusia 
dipandang sebagai bagian integral dari tatanan kosmik yang lebih besar, dan kebahagiaan 
serta kesejahteraan dapat dicapai melalui pemeliharaan keseimbangan dengan alam, 
sesama manusia, dan dunia spiritual.  

Suseno (1984) menguraikan nilai-nilai etika Jawa yang fundamental, yaitu prinsip 
kerukunan (rukun) dan prinsip hormat (respect). Menurutnya, masyarakat Jawa sangat 
menjunjung tinggi harmoni sosial dan menghindari konflik terbuka. Nilai-nilai ini 
tercermin dalam berbagai praktik budaya, termasuk dalam tradisi Malam Satu Sura yang 
menekankan refleksi diri, penyucian spiritual, dan penghormatan terhadap leluhur. 

Penelitian kontemporer menunjukkan bahwa tradisi-tradisi Jawa masih dilestarikan 
dan memiliki pengaruh positif dalam kehidupan masyarakat modern. Ubaidillah & 
Setyawan (2021) menemukan bahwa budaya dan tradisi Jawa seperti selamatan dapat 
menjadi penjalin tali silaturahmi antarbudaya dan menciptakan kerukunan di tengah 
keberagaman masyarakat. Nuraisyah et al. (2021) menjelaskan bahwa tradisi-tradisi Jawa 
seperti mitoni mengandung nilai-nilai religius dan filosofis yang mendalam, 
mencerminkan bagaimana masyarakat Jawa mengintegrasikan aspek spiritual dengan 
praktik kehidupan sehari-hari. Tradisi-tradisi ini bukan sekadar kebiasaan yang 
diwariskan, melainkan sistem nilai yang membentuk karakter dan identitas masyarakat 
Jawa. 

Kerangka Analisis Etnolinguistik untuk Kajian Leksikon Tradisi 
Dalam penelitian ini, analisis leksikon dilakukan dengan menggunakan pendekatan 

etnolinguistik yang mengintegrasikan analisis linguistik (bentuk dan struktur leksikon) 
dengan analisis kultural (makna dan fungsi leksikon dalam konteks budaya). Pendekatan 
ini memungkinkan pemahaman holistik terhadap leksikon tidak hanya sebagai satuan 
bahasa, tetapi sebagai manifestasi dari sistem pengetahuan dan nilai budaya masyarakat 
Jawa. 

Analisis leksikon tradisi Malam Satu Sura dalam penelitian ini dilakukan dengan 
beberapa tahapan. Pertama, mengidentifikasi dan mendeskripsikan bentuk serta struktur 
leksikon yang digunakan dalam tradisi, termasuk kategorisasi berdasarkan ranah budaya 
dan fungsi leksikalnya. Kedua, menganalisis makna kultural dan simbolis yang 
terkandung dalam setiap leksikon dengan mempertimbangkan konteks ritual dan filosofi 
Jawa yang melatarbelakanginya. Ketiga, mengkaji hubungan antara leksikon dengan 
sistem budaya dan pandangan dunia masyarakat Jawa di Surakarta, termasuk bagaimana 
leksikon mencerminkan nilai-nilai seperti hamemayu hayuning bawana, keselarasan 
mikrokosmos-makrokosmos, dan konsep laku spiritual. Keempat, mengidentifikasi pola 
penggunaan dan transmisi leksikon dalam konteks sosial masyarakat, terutama dalam 
menghadapi tantangan globalisasi dan modernisasi yang mengancam keberlanjutan 
tradisi lokal. Sanjaya (2021) menunjukkan bahwa kajian etnolinguistik terhadap ritual 
dapat mengungkap makna simbolis yang terkandung dalam setiap leksikon dan praktik 
ritual. Dalam konteks penelitian ini, analisis etnolinguistik terhadap leksikon tradisi 
Malam Satu Sura diharapkan dapat mengungkap sistem makna yang tersimpan dalam 
setiap leksikon, serta memberikan pemahaman tentang bagaimana masyarakat Jawa di 
Surakarta membangun dan memelihara identitas kultural mereka melalui penggunaan 
bahasa dalam praktik ritual tradisional. 



      Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan  | Volume 8 | Nomor 1 | Maret  2026 
 

67 
 

 
METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif untuk 
mendeskripsikan dan menganalisis leksikon dalam tradisi Malam Satu Sura di Surakarta 
secara mendalam. Penelitian deskriptif kualitatif ditujukan untuk mendeskripsikan dan 
menggambarkan fenomena-fenomena yang ada, baik bersifat alamiah maupun rekayasa 
manusia, yang lebih memperhatikan mengenai karakteristik, kualitas, keterkaitan antar 
kegiatan (Sukmadinata, 2017). Pendekatan ini dipilih karena penelitian bertujuan untuk 
mengungkap fenomena kebahasaan secara natural dan kontekstual tanpa melakukan 
manipulasi variabel. Menurut Bagea dalam Saputri (2023), bahasa dipahami sebagai 
rangkaian praktik kebudayaan yang mencerminkan kehidupan masyarakat. Penelitian ini 
menggunakan kerangka teori etnolinguistik sebagai landasan untuk menganalisis 
hubungan antara bahasa dan budaya dalam masyarakat Jawa di Surakarta, sehingga dapat 
memahami bagaimana leksikon mencerminkan pandangan dunia dan nilai-nilai budaya 
masyarakat penuturnya. 

Data dan Sumber Data 
Data penelitian ini berupa data kebahasaan yang mencakup kosakata, leksikon, 

kalimat, dan wacana yang digunakan dalam tradisi Malam Satu Sura. Data tersebut 
diperoleh dari informan yang merupakan pelaku dan pemangku tradisi Malam Satu Sura 
di Surakarta. Sumber data primer diperoleh langsung dari tuturan lisan informan selama 
wawancara dan observasi partisipatif pada kegiatan ritual. Sumber data sekunder 
diperoleh dari dokumentasi tertulis, rekaman audio-visual kegiatan ritual, serta literatur 
terkait tradisi Malam Satu Sura. 

Informan dalam penelitian ini adalah masyarakat Jawa yang tinggal di Surakarta 
dan terlibat aktif dalam tradisi Malam Satu Sura. Pemilihan informan dilakukan secara 
purposive sampling dengan kriteria: (1) berusia minimal 40 tahun dan memiliki 
pengetahuan mendalam tentang tradisi Malam Satu Sura; (2) aktif terlibat dalam 
pelaksanaan ritual Malam Satu Sura minimal selama 10 tahun; (3) mampu berkomunikasi 
dengan baik dalam bahasa Jawa dan bahasa Indonesia; (4) bersedia menjadi narasumber 
penelitian. Jumlah informan dalam penelitian ini sebanyak 8 orang yang terdiri dari tokoh 
masyarakat, sesepuh adat, dan pelaku tradisi yang berasal dari berbagai kelurahan di 
Surakarta. 

Instrumen Pengumpulan Data 
Instrumen utama dalam penelitian ini adalah peneliti sendiri (human instrument) 

yang bertindak sebagai perencana, pelaksana pengumpulan data, penganalisis, penafsir 
data, dan pelapor hasil penelitian. Untuk mendukung proses pengumpulan data, peneliti 
menggunakan beberapa instrumen pendukung, yaitu: (1) Pedoman wawancara, berisi 
daftar pertanyaan terstruktur dan semi-terstruktur yang digunakan untuk menggali 
informasi tentang leksikon dalam tradisi Malam Satu Sura, meliputi bentuk leksikon, 
makna kultural, konteks penggunaan, dan pandangan informan terhadap tradisi tersebut; 
(2) Pedoman observasi, berisi aspek-aspek yang diamati selama pelaksanaan ritual 
Malam Satu Sura, seperti konteks penggunaan leksikon, pelaku yang menggunakan, dan 
situasi komunikasi; (3) Alat perekam, berupa perekam audio (voice recorder) untuk 
merekam percakapan dan wawancara dengan informan, serta kamera untuk 
mendokumentasikan kegiatan ritual secara visual; (4) Buku catatan lapangan (field notes), 
digunakan untuk mencatat leksikon-leksikon yang ditemukan beserta konteks 
penggunaannya selama observasi dan wawancara dan mencatat hal-hal penting yang tidak 
terekam oleh alat perekam, seperti gesture, ekspresi, dan konteks situasional. 

Teknik Pengumpulan Data 



      Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan  | Volume 8 | Nomor 1 | Maret  2026 
 

68 
 

Metode pengumpulan data dilakukan melalui metode simak dengan teknik simak 
libat cakap. Menurut Sudaryanto (2015), metode simak adalah cara memperoleh data 
yang dilakukan dengan menyimak penggunaan bahasa, sedangkan teknik simak libat 
cakap berarti peneliti tidak hanya berperan sebagai pengamat, tetapi juga terlibat dalam 
dialog dengan informan. Dalam hal ini, peneliti terlibat langsung dalam observasi 
pelaksanaan tradisi Malam Satu Sura sambil melakukan wawancara dengan narasumber 
yang terdiri dari sesepuh adat, juru kunci, dan masyarakat pelaku tradisi. Prosedur 
pengumpulan data dilakukan melalui beberapa tahapan: tahap persiapan (penyusunan 
instrumen dan studi pustaka), tahap pelaksanaan (wawancara mendalam dan observasi 
partisipatif), dan tahap verifikasi data melalui triangulasi sumber dan metode. 

Metode Analisis Data 
Analisis data dilakukan dengan menggunakan metode padan dan metode agih 

untuk membedah struktur dan makna leksikon yang ditemukan. Metode padan digunakan 
untuk menganalisis makna leksikon dengan cara menghubungkannya pada referent atau 
acuan di luar bahasa, yaitu aspek-aspek budaya, kepercayaan, dan nilai-nilai filosofis 
masyarakat Surakarta yang melatarbelakangi tradisi Malam Satu Sura. Sementara itu, 
metode agih diterapkan untuk menganalisis struktur internal leksikon, termasuk 
morfologi kata, hubungan makna antar leksikon, dan kategorisasi leksikon berdasarkan 
fungsi dan konteks penggunaannya dalam tradisi. Penyajian hasil analisis data dilakukan 
dengan dua cara, yaitu penyajian formal dan informal untuk menjelaskan aspek-aspek 
kebahasaan secara sistematis dan makna kultural dari setiap leksikon yang ditemukan. 
Untuk menjamin keabsahan data, penelitian ini menggunakan teknik triangulasi sumber 
dan triangulasi metode. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN   

Berdasarkan hasil analisis yang diperoleh melalui wawancara dan sumber tertulis 
didapatkan 22 bentuk-bentuk leksikon khas yang digunakan atau terlibat dalam prosesi 
tradisi Malam Satu Sura di Surakarta. Leksikon-leksikon tersebut dikelompokkan 
berdasarkan ranah budaya dan fungsi leksikalnya yang diklasifikasikan ke dalam lima 
kategori, diantaranya (1) leksikon tokoh atau pelaku ritual, meliput Abdi Dalem, Adipati, 
Yudhiswara, dan Sengkono Dalem; (2) leksikon lokasi atau tempat ritual, meliputi Dalem 
Agung Prabasuyasa, Masjid Pudyasana, Pendopo Agung, dan Pringgitan; (3) leksikon 
prosesi ritual, meliputi Wilujengan, Jalan Kirab, Kirab Pusaka, Nyepi, dan Majelis Dzikir; 
(4) leksikon kelengkapan ritual (sesaji), meliputi Bubur Sura, Nasi Wudhu, Arang, 
Ingkung, Bunga/Asap Kemenyan; dan (5) leksikon simbol atau atribut utama, meliputi 
Kebo Bule, Pusaka Hidup, Beskap Landong, dan Tari Ampling.  
  Klasifikasi leksikon ke dalam lima kategori ini menunjukkan bahwa tradisi Malam 
Satu Sura memiliki struktur organisasi yang sistematis dan kompleks. Temuan ini sejalan 
dengan penelitian Putra et al. (2019) yang mengkategorikan leksikon masyarakat adat 
Kasepuhan ke dalam tiga kategori besar yaitu politik, sistem kepercayaan, dan ritual, 
menunjukkan bahwa leksikon tradisional cenderung terorganisir berdasarkan fungsi 
sosial dan kulturalnya. Pola kategorisasi yang ditemukan dalam penelitian ini juga 
mencerminkan pandangan holistik masyarakat Jawa terhadap ritual, di mana aspek 
pelaku, waktu, tempat, tindakan, dan simbol merupakan kesatuan yang tidak terpisahkan 
dalam pelaksanaan tradisi. 
  Data leksikon yang ditemukan menunjukkan adanya stratifikasi bahasa yang 
mencerminkan hierarki sosial dalam masyarakat Keraton Surakarta. Leksikon seperti 
Abdi Dalem, Adipati, dan Yudhiswara menunjukkan tingkatan status sosial yang berbeda 
dalam struktur kepemimpinan ritual. Fenomena ini selaras dengan temuan Lailiyah et al. 
(2024) bahwa leksikon tradisional mencerminkan sistem nilai dan struktur sosial 



      Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan  | Volume 8 | Nomor 1 | Maret  2026 
 

69 
 

masyarakat penuturnya, serta menunjukkan bagaimana bahasa menjadi cermin dari 
organisasi sosial yang ada. 

Pembahasan ini menginterpretasikan leksikon yang ditemukan menggunakan 
pendekatan etnolinguistik untuk mengungkap makna kultural dan pandangan dunia 
masyarakat Keraton Surakarta. Leksikon pada tradisi ini tidak sekadar menamai objek, 
melainkan menyimpan nilai-nilai filosofis terkait keselamatan dan pembersihan diri.  

 
1. Leksikon Tokoh atau Pelaku Ritual 

Leksikon dalam kategori ini merujuk pada individu atau kelompok yang 
memegang peranan penting dalam pelaksanaan ritual. Peran mereka ditentukan 
oleh hierarki dan tugas yang telah diwariskan secara turun-temurun. 

 
Abdi Dalem secara harfiah berarti ‘abdi/hamba Raja’. Mereka adalah punggawa 
atau pegawai keraton yang mengabdikan diri kepada Raja dan keraton. Dalam 
Malam Satu Sura, mereka menjadi pelaku utama yang menjalankan prosesi, mulai 
dari membawa pusaka, melantunkan doa, hingga melaksanakan laku tapa bisu. 
Menjelang Malam Satu Sura, para Abdi Dalem yang akan terlibat dalam prosesi 
kirab harus menjalani ritual penyucian diri yang ketat selama 7 hari, yang puasa 
putih yaitu hanya mengonsumsi nasi putih dan air putih tanpa garam, gula, atau 
bumbu apapun, serta menghindari hal-hal yang dianggap dapat menodai kesucian 
spiritual seperti hubungan suami istri, mengucapkan kata-kata kasar, atau 
mengunjungi tempat-tempat yang dianggap kotor secara spiritual. Mereka juga 
diharuskan melakukan meditasi atau semedi pada malam hari untuk 
mempersiapkan mental dan spiritual dalam menghadapi prosesi sakral ini.  

 
Adipati merupakan gelar bangsawan tinggi dalam hierarki kerajaan Jawa yang 
setara dengan kedudukan bupati atau penguasa wilayah vasal (daerah kekuasaan) 
di bawah kekuasaan keraton pada masa kerajaan Mataram masih berjaya. Gelar 
ini diberikan kepada kerabat raja atau bangsawan yang memiliki wilayah 
kekuasaan sendiri namun tetap tunduk dan loyal kepada raja di keraton pusat. 
Dalam konteks tradisi Malam Satu Sura, kehadiran para Adipati (jika masih ada 
keturunannya yang diundang) bersifat seremonial dan simbolis, menunjukkan 
legitimasi kekuasaan kultural keraton yang masih diakui oleh para bangsawan dan 
keturunan penguasa wilayah di sekitar Surakarta. Meskipun sistem feodal sudah 
tidak berlaku lagi di era modern, gelar Adipati masih dihormati sebagai penanda 
garis keturunan bangsawan dan sebagai simbol kontinuitas sejarah kerajaan Jawa. 
Kehadiran mereka dalam prosesi memberikan legitimasi sosial dan kultural 
bahwa tradisi Malam Satu Sura bukan hanya ritual internal keraton, melainkan 
peristiwa budaya yang melibatkan seluruh lapisan masyarakat Jawa mulai dari 
raja, bangsawan, hingga rakyat biasa, mencerminkan kesatuan dan harmoni sosial 
yang menjadi nilai penting dalam tatanan masyarakat Jawa tradisional. 

 
Yudhiswara bukanlah nama perorangan, melainkan sebutan untuk barisan para 
pangeran (putra dalem) atau sentana dalem (kerabat Raja) laki-laki senior yang 
berjalan di barisan depan kirab, tepat di belakang Kebo Bule. Mereka 
melambangkan kepemimpinan yang bijaksana dan adil, sebagaimana tokoh 
Yudhistira dalam wiracarita Mahabharata. Dalam pandangan filosofis Jawa, 
menempatkan Yudhiswara di barisan depan juga melambangkan bahwa 
kepemimpinan yang benar harus berada di garis terdepan dalam menghadapi 



      Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan  | Volume 8 | Nomor 1 | Maret  2026 
 

70 
 

tantangan, bukan bersembunyi di belakang, dan harus menjadi teladan bagi 
masyarakat dalam menjalani nilai-nilai luhur kehidupan. 

 
Sengkono Dalem adalah para Abdi Dalem yang memiliki tugas spesifik sebagai 
juru doa atau pemimpin ritual keagamaan (Islam Kejawen) di lingkungan keraton. 
Merekalah yang memimpin doa-doa dalam upacara wilujengan dan 
mempersiapkan aspek spiritual dari sesaji. Sengkono Dalem tidak hanya bertugas 
memimpin doa-doa dalam upacara wilujengan, tetapi mereka juga memiliki 
tanggung jawab penting dalam merawat dan membersihkan pusaka-pusaka 
keraton dengan menggunakan ritual khusus yang disebut “jamasan pusaka”. 
Ritual ini dilakukan dengan air kembang setaman (campuran tujuh macam bunga: 
mawar, melati, kenanga, cempaka, kantil, telon, dan kamboja), air kelapa hijau 
muda, serta asap kemenyan yang dibakar dalam anglo keramik khusus. Sengkono 
Dalem juga harus mampu membaca dan melafalkan doa-doa dalam bahasa Arab 
(untuk aspek Islam) sekaligus mantra-mantra dalam bahasa Jawa Kuno (untuk 
aspek Kejawen), mencerminkan sinkretisme agama Islam dengan kepercayaan 
tradisional Jawa yang menjadi ciri khas spiritualitas keraton Surakarta. Mereka 
dipilih berdasarkan kemampuan spiritual, pengetahuan mendalam tentang ritual 
keagamaan, dan keturunan dari keluarga yang telah lama mengabdi sebagai juru 
doa keraton, sehingga pengetahuan mereka diwariskan secara turun-temurun 
melalui tradisi lisan dan praktik langsung. 

 
2. Leksikon Lokasi atau Tempat Ritual 

Leksikon dalam kategori ini menunjuk pada ruang-ruang sakral di dalam 
kompleks Keraton Surakarta yang menjadi pusat pelaksanaan ritual. 
 
Dalem Agung Prabasuyasa merupakan bangunan inti dan paling sakral di dalam 
keraton, tempat disemayamkannya takhta raja dan pusaka-pusaka utama. Ruang 
ini menjadi titik awal dan akhir dari banyak ritual internal keraton. Sebagai 
jantung spiritual keraton, Dalem Agung Prabasuyasa merupakan tempat 
bersemayamnya “Sang Hyang Wisesa” yang dipercaya sebagai jiwa atau roh 
pelindung keraton Surakarta yang membawa berkah dan kesejahteraan bagi raja 
dan seluruh rakyatnya. Bangunan ini hanya boleh dimasuki oleh orang-orang 
tertentu yang telah memenuhi syarat spiritual yang sangat ketat, seperti raja, 
kerabat istana terdekat, dan Juru Kunci pusaka yang telah menjalani ritual 
penyucian khusus. Lantai Dalem Agung terbuat dari marmer dengan pola 
geometris yang bukan sekadar estetika, melainkan memiliki makna kosmologis 
yang dalam, melambangkan peta jagad raya dengan keraton sebagai pusatnya, 
serta menggambarkan perjalanan spiritual manusia dari kelahiran hingga kembali 
kepada Sang Pencipta.  
 
Masjid Pudyasana atau sering juga disebut Masjid Agung Keraton merupakan 
masjid internal yang terletak di dalam kompleks Keraton Surakarta Hadiningrat, 
berfungsi sebagai pusat kegiatan keagamaan Islam bagi keluarga keraton, para 
abdi dalem, dan masyarakat sekitar yang diizinkan masuk. Dalam tradisi Malam 
Satu Sura, Masjid Pudyasana menjadi salah satu titik penting dalam rangkaian 
ritual, di mana para sesepuh, abdi dalem, dan tokoh agama berkumpul untuk 
melaksanakan shalat berjama'ah khusus, pengajian tentang makna tahun baru 
Islam (1 Muharram), dan pembacaan doa-doa tolak bala (doa menolak bencana 
dan malapetaka) serta doa harapan untuk tahun yang baru. Di masjid inilah juga 



      Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan  | Volume 8 | Nomor 1 | Maret  2026 
 

71 
 

dilakukan ritual pemberkatan air yang akan digunakan untuk memandikan 
pusaka-pusaka keraton dan membuat air bunga setaman yang akan digunakan 
dalam berbagai ritual sepanjang Malam Satu Sura. 

 
Pendopo Agung juga dikenal sebagai Sasana Sewaka, ini adalah balai audiensi 
utama yang besar dan terbuka. Dalam tradisi Malam Satu Sura, Pendopo Agung 
menjadi tempat berkumpulnya para Abdi Dalem, sesepuh adat, tokoh masyarakat, 
dan undangan khusus untuk mengikuti upacara wilujengan (doa bersama untuk 
keselamatan) sebelum prosesi Kirab Pusaka dimulai. Di sinilah dibacakan doa-
doa oleh Sengkono Dalem, dilakukan pembakaran kemenyan dalam jumlah besar 
sehingga asapnya memenuhi seluruh pendopo menciptakan atmosfer spiritual 
yang khusyuk, serta dihidangkan berbagai sesaji seperti bubur sura, nasi wudhu, 
dan ingkung sebagai bentuk persembahan kepada Yang Maha Kuasa dan para 
leluhur. Ruang terbuka Pendopo Agung juga memungkinkan energi spiritual 
mengalir bebas, tidak terhalang oleh dinding, sehingga doa-doa dan harapan yang 
dipanjatkan dapat naik ke langit dengan lebih mudah, sesuai dengan kepercayaan 
masyarakat Jawa tentang komunikasi antara dunia fisik dan spiritual. 
 
Pringgitan merupakan ruang transisi atau liminal yang terletak di antara Pendopo 
Agung (ruang publik yang terbuka) dan Dalem Agung (ruang privat yang sakral), 
berfungsi sebagai zona peralihan baik secara fisik maupun simbolis dari dunia luar 
yang profan menuju dunia dalam yang sakral. Fungsinya sebagai ruang yang 
memisahkan sekaligus menghubungkan dua dunia yang berbeda tingkat 
kesakralannya. Dalam konsep arsitektur keraton Jawa, pringgitan tidak sekadar 
ruang kosong atau koridor biasa, melainkan ruang yang memiliki fungsi penting 
sebagai panggung untuk pertunjukan seni sakral seperti tari Bedhaya (tarian sakral 
yang hanya boleh ditampilkan di keraton), wayang kulit dengan lakon-lakon 
tertentu yang bermuatan filosofis tinggi, atau pertunjukan musik gamelan pusaka 
yang dimainkan dalam acara-acara ritual khusus. pringgitan melambangkan 
tahapan transisi dalam perjalanan spiritual manusia, di mana seseorang yang akan 
memasuki ruang sakral (Dalem Agung) harus terlebih dahulu melalui zona 
peralihan untuk menenangkan pikiran, membersihkan hati, dan mempersiapkan 
diri secara spiritual agar layak memasuki ruang yang lebih sakral. Dalam tradisi 
Malam Satu Sura, pringgitan menjadi tempat transit bagi para pejabat tinggi, tamu 
kehormatan, dan abdi dalem senior sebelum mereka memasuki Dalem Agung 
untuk ritual inti seperti pengeluaran pusaka atau pertemuan dengan raja. Di ruang 
inilah juga seringkali dilakukan ritual kecil seperti pembakaran kemenyan, 
pembacaan mantra pembuka jalan spiritual, atau meditasi singkat sebelum 
melanjutkan ke tahap ritual berikutnya. 
 

3. Leksikon Prosesi Ritual 
Malam Satu Sura merupakan momen penting dalam tradisi spiritual masyarakat 
Surakarta, khususnya di lingkungan Keraton Kasunanan Surakarta. Berikut adalah 
leksikon diserta makna filososif terkait rangkaian prosesi ritual Malam Satu Sura 
di Surakarta. 
 
Wilujengan, berasal dari kata “wilujeng” yang berarti selamat atau berkah. 
Prosesi ini merupakan ritual doa bersama yang dilakukan sebagai ungkapan 
syukur atas tahun yang telah berlalu dan permohonan keselamatan untuk tahun 
yang akan datang. Wilujengan atau doa bersama biasanya dilakukan di Pendopo 



      Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan  | Volume 8 | Nomor 1 | Maret  2026 
 

72 
 

Agung atau area keraton yang dipimpin oleh abdi dalem dan ulama. Dalam 
wilujengan, dibacakan doa-doa dalam bahasa Jawa dan Arab, serta tembang-
tembang Jawa yang bernuansa spiritual. Ritual ini mencerminkan sinkretisme 
budaya Jawa-Islam yang khas di Surakarta. 
 
Jalan Kirab atau Kirab Budaya adalah prosesi pawai besar-besaran yang 
melibatkan berbagai elemen masyarakat. Kirab ini berbeda dengan kirab pusaka 
karena melibatkan lebih banyak peserta dan lebih terbuka untuk umum. 
Rombongan kira biasanya terdiri dari abdi dalem, penari, pembawa replika 
pusaka, gamelan berjalan, dan masyarakat yang turut berpartisipasi. Rute kirab 
umumnya melewati jalan-jalan utama Surakarta, mulai dari keraton menuju titik-
titik penting seperti alun-alun utara, Benteng Vestenberg, Pasar Kliwon, 
Gemblegan, dan kembali ke keraton. Sepanjang jalan, masyarakat berbondong-
bondong menyaksikan dengan penuh khidmat, bahkan ada yang percaya dengan 
menyentuh atau berada dekat kirab akan mendapat berkah. Kirab ini juga menjadi 
ajang pelestarian budaya karena menampilkan berbagai kesenian tradisional 
seperti tari, musik gamelan, dan kostum adat yang megah. Prosesi ini biasanya 
berlangsung berjam-jam (3-4 jam) dan menjadi puncak dari serangkaian ritual 
Malam Satu Sura. 
 
Kirab Pusaka adalah prosesi arak-arakan benda-beda pusaka milik keraton yang 
dianggap memiliki nilai spiritual dan historis tinggi. Pusaka-pusaka tersebut 
meliputi keris, tombak, gamelan, dan benda-benda peninggalan leluhur kerajaan. 
Kirab ini dipimpin oleh abdi dalem dengan mengenakan pakaian adat Jawa 
lengkap. Prosesi dimulai dari dalam keraton dan berkeliling area tertentu sesuai 
rute yang telah ditentukan pada Jalan Kirab atau Kirab Budaya. Tujuan kirab 
pusaka adalah untung “ngoyak” atau mengusir segala marabahaya dan energi 
negatif, sekaligus membawa berkah bagi masyarakat. Pusaka-pusaka ini dibawa 
dengan penuh hormat dan kehati-hatian karena diyakini memiliki kekuatan gaib. 
 
Nyepi atau Prihatin, atau Mbisu merupakan praktik spiritual berdiam diri atau 
tidak berbicara, tidak makan, minum, tertawa, atau bersuara selama kirab, sebagai 
bentuk pengendalian diri dan perenungan mendalam dalam tradisi Malam Satu 
Sura di Surakarta. Disebut “nyepi” yang berarti sepi, “prihatin” yang berarti 
prihatin diri, atau “tapa bisu”, betujuan untuk mengendalikan lidah yang dianggap 
sebagai sumber fitnah, pengendalian nafsu, melakukan intropeksi atas perbuatan 
di tahun lalu, membersihkan diri dari energi negatif, dan mendekatkan diri pada 
Sang pencipta. Mbisu berlaku bagi peserta kirab sepanjang jalan kirab yang 
dimulai setelah wilujengan hingga kembali ke keraton. 
 
Majelis Dzikir merupakan bentuk ritual keagamaan islam yang dilakukan secara 
berkelompok. Dalam ritual Malam Satu Sura di Surakarta, majelis dzikir biasanya 
dilakukan di Pendopo Agung atau Masjid Pudyasana sebagai bagian integral doa 
bersama penutup kirab. Pelaksanaannya dipimpin oleh qasidah atau ratib al-atsari. 
Dzikir yang dibaca meliputi tahlil, tasbih, dan bacaan-bacaan lain yang bertujuan 
untuk mendekatkan diri kepada Allah. Tradisi ini menunjukkan kuatnya pengaruh 
islam dalam kehidupan spiritual masyarakat Surakarta, yang dipadukan dengan 
tradisi Jawa, bentuk permohonan ampunan, dan penghormatan leluhur. Majelis 
dzikir sering diiringi dengan musik rebana atau hadroh hingga menciptakan 
suasana spiritual yang khusyuk. 



      Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan  | Volume 8 | Nomor 1 | Maret  2026 
 

73 
 

 
4. Leksikon Kelengkapan Ritual (Sesaji)  

Leksikon ini mencakup berbagai jenis makanan dan benda yang disajikan sebagai 
sesaji (persembahan), masing-masing dengan makna filosofisnya. 

 
Bubur Sura, sajian bubur yang dibuat pada tahun baru Sura, khususnya pada 
tradisi malam Satu Sura di Surakarta. Bubur sura memiliki cita rasa gurih dengan 
nuansa yang tipis, biasanya terbuat dari beras, santan, garam, jahe, sereh, dan 
kunyit. Disajikan juga dengan lauk pauk seperti opor ayam, dan sambal gorang 
labu siam berkuah encer dan pedas. Selain itu, disajikan pula tujuh jenis kacang-
kacangan, seperti kacang tanah, kacang mede, kacang hijau, kedelai, kacang 
merah, kacang tholo, dan kacang bogor dengan penyajiannya ada yang digoreng 
maupun direbus. Serpihan jeruk bali dan bulir-bulir buah delima ditaburkan diatas 
bubur sura. Tujuh dalam kacang-kacangan melambangkan jumlah hari dalam 
seminggu melambangkan pitulungan, bentuk syukur atas keselamatan Nabi Nuh 
AS dari banjir besar, serta permohonan berkah tahun baru Jawa. Bubur ini 
kemudian akan dibagikan setelah prosesi kirab sebagai bentuk kenduri bersama. 
Selain itu, bubur sura dilambangkan sebagai simbol kesederhanaan, kelimpahan 
rezeki, dan kenikmatan dalam hidup agar terhindar dari krisis pangan 
 
Nasi Wudhu juga dikenal sebagai Sega Wuduk, adalah nasi putih gurih yang 
dimasak dengan santan, daun jeruk, sereh, dan dimasak khusus dengan air suci 
(wudhu) atau air bunga. Disajikan dalam bentuk gundukan kecil sebagai simbol 
kesucian. Namanya merepresentasikan penyucian jiwa dan raga (wudhu), simbol 
harapan agar di tahun yang baru jiwa kembali bersih. Dalam tradisi Satu Sura di 
Surakarta, nasi ini dilambangkan sebagai “nasi pitulung” (pertolongan Tuhan) 
untuk membersihkan dosa di masa lalu.  

 
Arang, berasal dari arang kayu khusus (seperti kayu cendana atau jati) seringkali 
menjadi bagian dari sesaji yang dibakar hingga menjadi abu halus, dan dicampur 
air untuk menjadi pasta suci. Terkadang disebut dengan “arang suci” atau “embun 
arang”. Melambangkan api pemurnian (kresna atau api suci) kehidupan yang 
abadi dan kemampuan untuk “membakar” segala sifat buruk, dosa, dan kesialan 
agar kembali menjadi suci, serta sebagai simbol transformasi dari kegelapan 
menuju cahaya di tahun baru. 

 
Ingkung, ayam kampung utuh yang dimasak bumbu lengkap hingga matang 
sempurna dan disajikan utuh. Ayam ingkung memiliki filosofis “kenikmatan 
duniawi lengkap” dengan kepala sebagi petunjuk, badan sebagai kehidupan, dan 
kaki sebagai perjalanan, serta rasa syukur atas rezeki Tuhan dan simbol keutuhan 
keluarga. Di Surakarta, ingkung adalah sesaji utama untuk leluhur dan pusaka 

 
Bunga/Asap Kemenyan, bunga segar (mawar, melati, cempaka, kenanga, 
pandan) yang dicampur resin kemenyan (benzoine) dan dibakar hingga 
menghasilkan asap harum. Disebut “bunga kemenyan” atau “dupa suci”, 
melambangkan keharuman nama dan doa yang tulus. Asap kemenyan dipercaya 
sebagai media untuk “mengantarkan” doa yang naik ke langit, penyucian udara 
dari energi negatif, dan penghormatan kepada leluhur. Kemenyan dibakar tanpa 
henti sekitar selama 4 jam kirab (sekitar 7-8 km rute kota Solo), kemudian 



      Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan  | Volume 8 | Nomor 1 | Maret  2026 
 

74 
 

ditempatkan di Kamar Pusaka Dalem Ageng Prabasuyasa yang dirawat oleh abdi 
dalem wanita dan ditaburkan pada pusaka. 
 

5. Leksikon Simbol atau Atribut Ritual 
Kategori terakhir ini merujuk pada simbol-simbol ikonik dan atribut yang melekat 
pada ritual Malam Satu Sura. 

 
Kebo Bule merupakan kawanan kerbau albino keramat, keturunan dari Kyai 
Slamet yang konon merupakan hadiah dari Kyai Ageng Gribig kepada Sultan 
Agung Mataram sebagai tanda penghormatan dan persahabatan. Menurut 
kepercayaan masyarakat Jawa, Kebo Bule bukan sekadar hewan ternak biasa, 
melainkan merupakan titisan atau penjelmaan dari makhluk spiritual yang 
memiliki kesaktian dan kekuatan supranatural untuk melindungi keraton dan 
membawa berkah bagi masyarakat Surakarta. Kebo Bule dirawat dengan sangat 
istimewa oleh Abdi Dalem khusus yang bertugas sebagai pengasuh, diberi pakan 
pilihan berupa rumput segar dari padang penggembalaan khusus yang tidak boleh 
diinjak sembarang orang, serta dimandikan secara rutin dengan air bunga 
(kembang setaman) dan diberi minum air kelapa hijau muda untuk menjaga 
kesucian dan kesehatan spiritual mereka. Dalam prosesi Kirab Pusaka pada 
Malam Satu Sura, Kebo Bule berjalan paling depan sebagai pembuka jalan, 
dipercaya bahwa langkah mereka akan membersihkan jalan dari energi negatif 
dan membuka jalan bagi berkah spiritual yang akan mengalir ke seluruh kota. 
Yang unik dan sangat penting dalam tradisi ini adalah bahwa Kebo Bule tidak 
boleh dipaksa untuk berjalan, mereka harus berjalan atas “kemauan sendiri” 
sebagai tanda bahwa pusaka dan roh pelindung keraton meridhoi prosesi tersebut. 
Jika Kebo Bule menolak berjalan atau menunjukkan perilaku gelisah, hal ini 
dianggap sebagai pertanda spiritual yang kurang baik, dan prosesi harus 
dihentikan sementara untuk melakukan introspeksi dan ritual tambahan hingga 
Kebo Bule bersedia melanjutkan perjalanan. Kepercayaan ini mencerminkan 
pandangan Jawa bahwa bahkan dalam ritual yang sudah dijadwalkan, kehendak 
alam dan dunia spiritual harus tetap dihormati dan tidak boleh dipaksakan sesuai 
kehendak manusia semata. 

 
Pusaka Hidup merupakan sebutan atau status istimewa yang disematkan kepada 
Kebo Bule (kerbau albino keramat) dalam pandangan spiritualitas keraton 
Surakarta, membedakan mereka dari pusaka-pusaka lain yang berupa benda mati 
seperti keris, tombak, atau mahkota. Pusaka Hidup memiliki “kehendak bebas” 
dan harus diperlakukan dengan penuh hormat layaknya menghormati sesepuh 
atau orang tua. Dalam prosesi Kirab Pusaka, Kebo Bule sebagai Pusaka Hidup 
tidak boleh dipaksa atau didorong untuk berjalan; mereka harus berjalan atas 
kemauan sendiri sebagai tanda bahwa mereka meridhoi prosesi tersebut dan 
membawa berkah spiritual bagi tahun yang baru. Jika mereka menolak berjalan, 
mengamuk, atau menunjukkan tingkah laku yang tidak biasa, hal ini dianggap 
sebagai “sabda” atau pesan spiritual yang harus dibaca dan ditafsirkan oleh para 
sesepuh dan juru kunci, bisa jadi pertanda ada yang kurang tepat dalam persiapan 
ritual, ada energi negatif yang menghalangi, atau ada pesan penting dari dunia 
spiritual yang perlu diperhatikan. 

 
Beskap Landong yang berwarna hitam pekat ini bukan sekadar pakaian formal, 
melainkan busana ritual yang sarat dengan simbolisme filosofis Jawa. Warna 



      Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan  | Volume 8 | Nomor 1 | Maret  2026 
 

75 
 

hitam dalam kosmologi Jawa tidak diasosiasikan dengan kesedihan atau kematian 
seperti dalam budaya Barat, melainkan melambangkan keabadian, kebijaksanaan 
mendalam, misteri alam semesta, serta sikap prihatin dan kerendahan hati dalam 
menjalani laku spiritual. Abdi Dalem yang mengenakan Beskap Landong dalam 
prosesi Kirab Pusaka harus sudah menjalani ritual penyucian diri dan puasa mutih, 
sehingga busana yang mereka kenakan tidak hanya bersih secara fisik tetapi juga 
suci secara spiritual. Dalam pandangan masyarakat Jawa, mengenakan Beskap 
Landong dalam ritual sakral seperti Malam Satu Sura bukan sekadar mematuhi 
dresscode, melainkan merupakan bagian dari laku spiritual yang menyatukan diri 
dengan nilai-nilai luhur yang terkandung dalam setiap helai kain dan setiap detail 
busana tersebut. 

 
Gamelan Kyai Kanyut Mesem merupakan seperangkat instrumen gamelan 
pusaka keraton Surakarta yang memiliki kedudukan sangat istimewa dan 
dianggap sakral oleh masyarakat Jawa. Dalam tradisi Malam Satu Sura, Gamelan 
Kyai Kanyut Mesem hanya boleh dimainkan oleh pengrawit (penabuh gamelan) 
pilihan yang telah menjalani ritual penyucian diri, dan hanya boleh dimainkan 
pada acara-acara sakral tertentu, bukan untuk hiburan biasa. Bunyi gamelan ini 
dipercaya dapat menghadirkan energi spiritual positif, membuka “pintu” 
komunikasi antara dunia fisik dan dunia metafisik, serta menjadi media untuk 
memanggil dan menghormati arwah leluhur dan roh-roh pelindung keraton. 
Sebelum dimainkan, gamelan ini harus dibersihkan dan “dibangunkan” terlebih 
dahulu dengan ritual khusus yang disebut “niyaga sepuh” (membangunkan tetua 
gamelan), dimana Juru Kunci gamelan akan membakar kemenyan, menaburkan 
bunga, dan membacakan doa serta mantra agar gamelan “rela” untuk dimainkan 
dan memberikan berkahnya kepada seluruh peserta ritual dan masyarakat yang 
hadir. 

 
 

PENUTUP  
Kajian etnolinguistik terhadap tradisi Malam Satu Sura di Surakarta mengungkap 

sistem leksikon yang terstruktur secara kompleks dan sarat makna filosofis. Dari segi 
bentuk dan struktur, penelitian ini mengidentifikasi 22 leksikon khas yang terorganisir ke 
dalam lima kategori fungsional: leksikon tokoh atau pelaku ritual (Abdi Dalem, Adipati, 
Yudhiswara, Sengkono Dalem), leksikon lokasi atau tempat ritual (Dalem Agung 
Prabasuyasa, Masjid Pudyasana, Pendopo Agung, Pringgitan), leksikon prosesi ritual 
(Wilujengan, Jalan Kirab, Kirab Pusaka, Nyepi, Majelis Dzikir), leksikon kelengkapan 
ritual atau sesaji (Bubur Sura, Nasi Wudhu, Arang, Ingkung, Bunga/Asap Kemenyan), 
dan leksikon simbol atau atribut ritual (Kebo Bule, Pusaka Hidup, Beskap Landong, 
Gamelan Kyai Kanyut Mesem). Klasifikasi ini mencerminkan pandangan holistik 
masyarakat Jawa terhadap ritual, di mana aspek pelaku, tempat, tindakan, persembahan, 
dan simbol merupakan kesatuan yang tidak terpisahkan. Struktur leksikon didominasi 
oleh bentuk kata dan frasa nominal-verbal yang menunjukkan stratifikasi hierarkis dalam 
sistem sosial keraton, dengan penggunaan tingkat tutur bahasa Jawa yang mencerminkan 
kesadaran akan posisi sosial dan spiritual masing-masing pelaku ritual. Setiap kategori 
leksikon memiliki fungsi spesifik dalam membangun totalitas makna ritual: pelaku 
sebagai agen spiritual, lokasi sebagai ruang sakral bertingkat, prosesi sebagai aktualisasi 
nilai, sesaji sebagai media komunikasi transenden, dan simbol sebagai manifestasi 
kekuatan spiritual. Pola kategorisasi yang sistematis ini menunjukkan bahwa masyarakat 
Keraton Surakarta memiliki sistem pengetahuan yang sangat terorganisir tentang 



      Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan  | Volume 8 | Nomor 1 | Maret  2026 
 

76 
 

dimensi-dimensi ritual, yang diwariskan dan dipelihara melalui penggunaan leksikon 
yang konsisten dari generasi ke generasi. 

Makna kultural dan simbolis yang terkandung dalam leksikon-leksikon tersebut 
jauh melampaui fungsi penamaan atau referensial semata, melainkan merepresentasikan 
konsep-konsep filosofis yang mendalam tentang kehidupan, spiritualitas, dan kosmologi 
Jawa. Leksikon seperti Nasi Wudhu tidak sekadar merujuk pada jenis makanan tertentu, 
tetapi merepresentasikan konsep penyucian jiwa dan raga serta harapan pembaruan 
spiritual di tahun baru. Demikian pula, Arang melambangkan transformasi dari kegelapan 
menuju cahaya, dari dosa menuju kesucian, mencerminkan keyakinan akan kemampuan 
manusia untuk mengalami pemurnian spiritual. Ingkung dengan filosofi "kenikmatan 
duniawi lengkap" merepresentasikan konsep keutuhan kehidupan—kepala sebagai 
petunjuk, badan sebagai kehidupan, dan kaki sebagai perjalanan—sekaligus ungkapan 
syukur atas rezeki yang diberikan Tuhan. Kebo Bule sebagai Pusaka Hidup menunjukkan 
pemahaman unik masyarakat Jawa tentang kesaktian dan kekuatan spiritual yang tidak 
hanya melekat pada benda mati tetapi juga pada makhluk hidup, dengan konsekuensi 
bahwa mereka harus diperlakukan dengan penghormatan khusus dan tidak boleh 
dipaksakan kehendaknya. Gamelan Kyai Kanyut Mesem dipercaya sebagai media 
komunikasi antara dunia fisik dan metafisik, menunjukkan keyakinan akan keberadaan 
dimensi spiritual yang dapat dijangkau melalui bunyi dan getaran tertentu. Keseluruhan 
makna simbolis ini mencerminkan nilai-nilai inti budaya Jawa tentang spiritualitas 
(pencarian kesempurnaan spiritual melalui laku), kesucian (pentingnya pemurnian diri 
secara berkala), penghormatan terhadap leluhur (kontinuitas dengan masa lalu sebagai 
sumber legitimasi), transformasi diri (kemampuan manusia untuk berubah menuju yang 
lebih baik), dan sinkretisme Islam-Kejawen (harmonisasi antara ajaran Islam dengan 
kepercayaan tradisional Jawa) yang menjadi karakteristik khas spiritualitas Keraton 
Surakarta. 

Hubungan antara leksikon dengan sistem budaya dan pandangan dunia 
masyarakat Jawa di Surakarta menunjukkan bahwa bahasa bukan sekadar alat komunikasi 
netral, melainkan wahana yang membentuk dan mencerminkan cara masyarakat 
memahami realitas. Leksikon-leksikon dalam tradisi Malam Satu Sura merepresentasikan 
kosmologi Jawa yang menekankan keselarasan antara mikrokosmos (manusia) dan 
makrokosmos (alam semesta), sebagaimana tercermin dalam konsep Dalem Agung 
Prabasuyasa yang lantainya bermotif peta jagad raya dengan keraton sebagai pusatnya, 
melambangkan bahwa manusia dan tempatnya berada dalam tatanan kosmik yang lebih 
besar. Konsep filosofis hamemayu hayuning bawana (memelihara dan memperindah 
keselamatan dunia) termanifestasi dalam berbagai leksikon yang menekankan harmoni, 
keseimbangan, dan kesejahteraan kolektif, seperti Wilujengan (doa bersama untuk 
keselamatan) dan Kirab Pusaka (mengusir marabahaya dan membawa berkah bagi 
masyarakat). Nilai rukun (kerukunan) dan hormat tercermin dalam stratifikasi leksikon 
yang menunjukkan kesadaran akan hierarki sosial dan spiritual, serta dalam praktik-
praktik seperti Nyepi atau Mbisu (tapa bisu) yang menekankan pengendalian diri dan 
penghindaran konflik. Konsep laku spiritual dalam filosofi Jawa termanifestasi dalam 
leksikon-leksikon seperti tirakat, tapa bisu, dan prihatin, yang menunjukkan pentingnya 
disiplin spiritual dan pengendalian diri untuk mencapai kesempurnaan. Pringgitan sebagai 
ruang liminal mencerminkan pemahaman tentang tahapan transisi dalam perjalanan 
spiritual manusia, di mana seseorang harus melalui zona peralihan untuk mempersiapkan 
diri sebelum memasuki ruang yang lebih sakral. Kebo Bule yang harus berjalan atas 
"kemauan sendiri" mencerminkan pandangan Jawa bahwa kehendak alam dan dunia 
spiritual harus dihormati dan tidak boleh dipaksakan sesuai kehendak manusia semata, 
menunjukkan kesadaran akan keterbatasan kekuasaan manusia di hadapan kekuatan yang 



      Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan  | Volume 8 | Nomor 1 | Maret  2026 
 

77 
 

lebih besar. Keseluruhan sistem leksikon ini dengan demikian berfungsi sebagai "peta 
kognitif" yang memandu masyarakat Jawa dalam memahami tempat mereka dalam 
tatanan kosmik, hubungan mereka dengan sesama manusia, leluhur, dan dunia spiritual, 
serta cara-cara yang tepat untuk memelihara keseimbangan dan harmoni dalam semua 
dimensi kehidupan tersebut. 

Pola penggunaan dan transmisi leksikon dalam konteks sosial masyarakat 
Surakarta menunjukkan mekanisme pelestarian budaya yang kompleks namun 
menghadapi tantangan serius di era modern. Penggunaan leksikon dalam tradisi Malam 
Satu Sura berlangsung dalam konteks ritual yang sangat terstruktur dan sakral, dengan 
aturan ketat tentang siapa yang berhak menggunakan leksikon tertentu (misalnya, hanya 
Sengkono Dalem yang memimpin doa dalam Wilujengan), kapan leksikon tersebut boleh 
diucapkan (misalnya, Gamelan Kyai Kanyut Mesem hanya dimainkan pada acara-acara 
sakral tertentu), dan bagaimana leksikon tersebut harus diucapkan dengan penuh 
penghayatan dan kesadaran spiritual. Pola penggunaan ini mencerminkan kesadaran 
kolektif tentang kekuatan performatif bahasa dalam domain spiritual, bahwa kata-kata 
yang diucapkan dalam konteks ritual memiliki daya untuk mewujudkan atau 
mempengaruhi realitas spiritual dan material. Transmisi leksikon terjadi melalui 
mekanisme pembelajaran langsung (oral tradition) dalam praktik ritual yang diwariskan 
turun-temurun, melibatkan proses enkulturasi yang intensif dari sesepuh kepada generasi 
muda melalui partisipasi aktif dalam ritual, pengamatan, peniruan, dan koreksi bertahap. 
Proses transmisi ini tidak hanya mentransfer pengetahuan tentang bentuk leksikon, tetapi 
juga pemahaman mendalam tentang makna kultural, konteks penggunaan yang tepat, dan 
sikap spiritual yang harus menyertai penggunaan leksikon tersebut. Para Abdi Dalem 
muda yang akan terlibat dalam Kirab Pusaka, misalnya, tidak hanya belajar nama-nama 
pusaka dan prosedur ritual, tetapi juga menjalani proses penyucian diri selama tujuh hari 
untuk mempersiapkan diri secara spiritual, sehingga transmisi leksikon menjadi bagian 
dari transmisi keseluruhan sistem nilai dan praktik spiritual. Namun, tekanan globalisasi 
dan modernisasi telah mengakibatkan pergeseran signifikan dalam pola transmisi ini. 
Generasi muda cenderung mengalami pergeseran bahasa dan kurang memahami makna 
mendalam dari leksikon-leksikon tradisional, terutama mereka yang tidak terlibat 
langsung dalam lingkungan keraton atau komunitas pelestari tradisi. Penggunaan bahasa 
Indonesia dan bahasa asing dalam kehidupan sehari-hari, serta perubahan gaya hidup 
yang semakin modern dan individualistik, telah mengurangi kesempatan generasi muda 
untuk terlibat dalam praktik ritual tradisional dan mempelajari leksikon-leksikon terkait. 
Tantangan ini diperparah oleh terbatasnya dokumentasi tertulis yang komprehensif 
tentang leksikon tradisi Malam Satu Sura beserta konteks penggunaan dan makna 
kulturalnya, sehingga pengetahuan yang tersimpan dalam tradisi lisan berisiko hilang 
seiring dengan berkurangnya jumlah sesepuh yang menguasainya. Oleh karena itu, 
dokumentasi ilmiah sistematis seperti yang dilakukan dalam penelitian ini menjadi sangat 
urgen, tidak hanya untuk tujuan akademis tetapi juga sebagai upaya pelestarian warisan 
budaya. Revitalisasi pengajaran berbasis konteks kultural juga diperlukan, baik melalui 
sistem pendidikan formal yang mengintegrasikan pembelajaran budaya lokal ke dalam 
kurikulum, maupun melalui program-program komunitas yang melibatkan generasi muda 
dalam praktik ritual tradisional. Pemerintah daerah dapat berperan penting dalam 
merumuskan kebijakan pelestarian budaya yang komprehensif, termasuk pendanaan 
untuk dokumentasi, pelatihan generasi muda, dan promosi tradisi lokal sebagai aset 
budaya yang bernilai. Dengan upaya-upaya tersebut, diharapkan leksikon tradisi Malam 
Satu Sura dan kearifan lokal yang terkandung di dalamnya dapat terus hidup dan relevan 
bagi masyarakat Surakarta di era kontemporer, tidak sebagai fosil masa lalu tetapi sebagai 
sumber identitas, nilai, dan inspirasi yang dinamis bagi kehidupan masyarakat modern. 



      Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan  | Volume 8 | Nomor 1 | Maret  2026 
 

78 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, W., Wibowo, P. A. W., Hidayati, I. W., & Nurkayatun, S. (2021). Kearifan 

Lokal Jawa Dalam Tradisi Mitoni Di Kota Surakarta (Sebuah Tinjauan 
Etnolinguistik). Kawruh : Journal of Language Education, Literature and Local 
Culture, 3(1), 19. https://doi.org/10.32585/kawruh.v2i2.907 

Agustin, P. A. W., Kinanti, K. P., & Nugrahani, A. (2025). Makna Simbolis pada Tradisi 
Grebeg Suro Desa Sumbermujur Kabupaten Lumajang (Kajian Etnolinguistik). 
Disastra: Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia, 7(1), 118. 
https://doi.org/10.29300/disastra.v7i1.5147 

Chaer, A. (2007). Leksikologi & leksikografi Indonesia. Rineka Cipta. 
Fatehah, N. (2010). Leksikon Perbatikan Pekalongan (Kajian Etnolinguistik). Adabiyyat. 
Fitriah, L., Indah P, A., & Iswatiningsih, D. (2021). Kajian Etnolinguistik Leksikon 

Bahasa Remaja Milenial Di Sosial Media. Basastra: Jurnal Kajian Bahasa Dan 
Sastra Indonesia, 10. 

Idham, M. (2020). Karakteristik Leksikon Bahasa Gaul Di Caption Akun Instagram 
@Awreceh.Id Dan @Kegoblogan.Unfaedah. 

Koentjaraningrat. (1984). Kebudayaan Jawa. Balai Pustaka. 
Lailiyah, N., Wijayanti, F. I., & Surtikanti, M. W. (2024). Pergeseran Bahasa Dan Tradisi 

Petani Padi Di Jawa: Kajian Etnolinguistik. Etnolingual, 8(1), 99–123. 
https://doi.org/10.20473/etno.v8i1.56033 

Nuraisyah, F., Jurusan, H., & Sejarah, P. (2021). Mitoni sebagai Tradisi Budaya dalam 
Masyarakat Jawa. Historia Madani, 5. 

Puspita, R. A. (2018). Refleksi Kepercayaan Masyarakat Pesisir Pantai Prigi Dalam Sajen 
Slametan Njangkar (Kajian Etnolinguistik). Jurnal Masyarakat & Budaya, 20(2). 

Putra, L. M. D., Rais, A. W., & Sawardi. (2019). Konsep hidup dalam leksikon 
masyarakat adat kasepuhan banten kidul kecamatan cisolok kabupaten sukabumi 
(kajian etnolinguistik). 14. 

Risqiyah, L. I., Rofiq, A., & Manshur, A. (2025). Bahasa dan Identitas Budaya: Studi 
Etnolinguistik pada Komunitas Osing di Daerah Macan Putih, Banyuwangi. Bahasa 
Dan Sastra, 11(2), 2025. https://e-journal.my.id/onoma 

Saifudin, M. F., & Amurdawati, G. (2019). Kajian Etnolinguistik: Eksistensi Bahasa 
Daerah Dalam Pembelajaran Di Sekolah Dasar. 
https://www.semanticscholar.org/paper/Kajian-Etnolinguistik%3a-Eksistensi-
Bahasa-Daerah-DI-Saifudin-
Amurdawati/0afab1a18dce1d233caa0cb59de2a90e2374e647#citing-papers 

Sanjaya, F. (2021). Makna simbolis ritual legha kiwan dalam ritus kelas masyarakat 
manggarai timur: kajian etnolinguistik. Kulturistik: Jurnal Bahasa Dan Budaya, 
5(1), 14–24. https://doi.org/10.22225/kulturistik.5.1.2744 

Santosa, A. S. P. M. (2019). Penamaan kedai kopi di surabaya: kajian etnolinguistik. 
Kredo: Jurnal Ilmiah Bahasa Dan Sastra, 3. 
https://jurnal.umk.ac.id/index.php/kredo/index 

Saputri, I. I. (2023). Wacana mantra upacara wiwit (Kajian etnolinguistik). Jurnal 
Penelitian Humaniora, 28(2), 100–110. 
https://journal.uny.ac.id/index.php/humaniora/100 

Siswoyo, S., Makincoiri, M., Mega Rianda, A., & Kartika Sari, F. (2025). Leksikon Fauna 
dalam Peribahasa Jawa Sebagai Representasi Budaya Jawa: Kajian Ekolinguistik. 
DEIKTIS: Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra, 5(2). https://dmi-
journals.org/deiktis/index 



      Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan  | Volume 8 | Nomor 1 | Maret  2026 
 

79 
 

Sudaryanto. (2015). Metode dan aneka teknik analisis bahasa : pengantar penelitian 
wahana kebudayaan secara linguistis. Sanata Dharma University Press. 

Sugianto, A. (2017). Etnolinguistik Teori Dan Praktik (S. H. Nata, Ed.). CV. Nata Karya. 
Sukmadinata, N. S. (2017). Metode Penelitian Pendidikan (12th ed.). Remaja 

Rosdakarya. 
Suseno, F. M. (1984). Etika Jawa. PT Gramedia. 
Ubaidillah, A., & Setyawan, B. W. (2021). Pengaruh Budaya dan Tradisi Jawa Terhadap 

Kehidupan Sehari-Hari pada Masyarakat di Kota Samarinda. Jurnal Adat Dan 
Budaya, 3. 

Wardoyo, C., & Sulaeman, A. (2017). Etnolinguistik Pada Penamaan Nama-Nama 
Bangunan di Keraton Yogyakarta. Jurnal Al-Tsaqafa, 14. http://khazanah.republik 

Whorf, L. B. (1956). Language, Thought, and Reality: Selected writings of Benjamin Lee 
Whorf. MIT Press. 

Zahro, F., Wahyuningsih, R. S., & Afkar, T. (2024). Leksikon Makanan Jalanan Asal 
Luar Negeri di Kota Mojokerto: Kajian Etnolinguistik. Semantik : Jurnal Riset Ilmu 
Pendidikan, Bahasa Dan Budaya, 2(2), 264–280. 
https://doi.org/10.61132/semantik.v2i2.665 

Zuhria, K., Hieu, H. N., & Iswatiningsih, D. (2022). Kajian Etnolinguistik Bentuk Dan 
Makna Penamaan Petilasan Pada Masa Kerajaan Di Kabupaten Blitar. Fon: Jurnal 
Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia, 18(2), 236–250. 
https://doi.org/10.25134/fon.v18i2.5605 

  
 

 
 


