Jurnal Bahasa, Sastra, dan Pendidikan

. 7} KOPULA
J

Ethnolinguistic Study of the Lexicon of the One Sura Night Tradition in Surakarta

Kajian Etnolinguistik Leksikon Tradisi Malam Satu Sura di Surakarta

Hana Khairunnisa'; Wahyu Rosiana?; Imam Baehagie®
!Universitas Negeri Semarang, email: hanakhairunnisa0202(@students.unnes.ac.id
2Universitas Negeri Semarang, email: whyrsana@students.unnes.ac.id
3Universitas Negeri Semarang, email: imambaehagie(@mail.unnes.ac.id

Received: 10 Desember 2025 Accepted: 8 Januari 2026  Published: 9 Januari 2026
DOI: https://doi.org/10.29303/kopula.v8i1.9807

Abstrak

Penelitian ini mengkaji leksikon dalam tradisi Malam Satu Sura di Surakarta dengan pendekatan
etnolinguistik. Permasalahan yang dikaji adalah bagaimana bentuk, struktur, dan makna kultural
leksikon yang digunakan dalam tradisi Malam Satu Sura, serta hubungannya dengan pandangan
dunia masyarakat Jawa di Surakarta. Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan bentuk dan struktur
leksikon, menganalisis makna kultural dan simbolis, serta mengkaji hubungan leksikon dengan
sistem budaya masyarakat Jawa. Metode penelitian yang digunakan adalah deskriptif kualitatif
dengan teknik pengumpulan data melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan
dokumentasi. Data dianalisis menggunakan metode padan dan metode agih dalam kerangka teori
etnolinguistik. Hasil penelitian menunjukkan terdapat 22 leksikon khas yang diklasifikasikan ke
dalam lima kategori: leksikon tokoh/pelaku ritual, leksikon lokasi/tempat ritual, leksikon prosesi
ritual, leksikon kelengkapan ritual (sesaji), dan leksikon simbol/atribut ritual. Makna kultural yang
terkandung mencerminkan nilai-nilai filosofis Jawa tentang spiritualitas, kesucian, penghormatan
terhadap leluhur, dan transformasi diri. Leksikon-leksikon ini merepresentasikan pandangan dunia
masyarakat Jawa yang menekankan keselarasan antara mikrokosmos dan makrokosmos dalam
kehidupan.

Kata kunci: etnolinguistik, leksikon, Malam Satu Sura, tradisi Jawa

Abstract

This study examines the lexicon in the Malam Satu Sura tradition in Surakarta using an
ethnolinguistic approach. The problems discussed are the form, structure, and cultural meaning
of the lexicon used in the Malam Satu Sura tradition, as well as its relationship with the Javanese
worldview in Surakarta. This study aims to describe the form and structure of the lexicon, analyze
its cultural and symbolic meanings, and examine its relationship to the Javanese cultural system.
The research method used is descriptive qualitative with data collection techniques through in-
depth interviews, participatory observation, and documentation. Data were analyzed using
referential and distributional methods within the ethnolinguistic theoretical framework. The
results show that there are 22 distinctive lexicons classified into five categories: lexicons of ritual
figures/actors, lexicons of ritual locations/places, lexicons of ritual processions, lexicons of ritual
offerings (sesaji), and lexicons of ritual symbols/attributes. The cultural meanings contained
reflect Javanese philosophical values regarding spirituality, purity, respect for ancestors, and self-
transformation. These lexicons represent the Javanese worldview that emphasizes harmony
between microcosm and macrocosm in life.

62



Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan | Volume 8 | Nomor 1 | Maret 2026
Keywords: ethnolinguistics, lexicon, Malam Satu Sura, Javanese tradition

PENDAHULUAN

Tradisi dan budaya lokal merupakan warisan leluhur yang mengandung nilai-nilai
luhur dan kearifan yang diturunkan secara turun-temurun. Dalam konteks masyarakat
Jawa, khususnya di Surakarta, tradisi Malam Satu Sura merupakan salah satu warisan
budaya yang sarat dengan nilai-nilai filosofis dan spiritual yang tercermin melalui
leksikon-leksikon khas yang digunakan dalam pelaksanaannya. Etnolinguistik
merupakan kajian yang meneliti hubungan antara bahasa, penggunaan bahasa, dan
kebudayaan dalam masyarakat tertentu (Lailiyah et al., 2024). Melalui pendekatan
etnolinguistik, dapat dipahami bagaimana leksikon mencerminkan pandangan dunia,
nilai-nilai, dan praktik budaya suatu komunitas.

Malam Satu Sura, yang merupakan malam pergantian tahun dalam kalender Jawa,
telah menjadi tradisi yang mengakar dalam masyarakat Surakarta selama berabad-abad.
Tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai ritual keagamaan dan spiritual, tetapi juga
sebagai medium pelestarian nilai-nilai budaya Jawa yang diturunkan secara turun-
temurun. Dalam pelaksanaan ritual ini, masyarakat menggunakan berbagai leksikon
khusus yang memiliki makna simbolis dan filosofis yang mendalam. Misalnya, istilah
tirakat (laku spiritual untuk menyucikan diri), tapa bisu (perenungan dalam keheningan),
selametan (ritual doa bersama untuk keselamatan), dan bubur sura (bubur khusus yang
disajikan dalam ritual). Leksikon-leksikon tersebut tidak sekadar penamaan, tetapi
merepresentasikan konsep filosofis dan pandangan hidup masyarakat Jawa tentang
spiritualitas, harmoni, dan penghormatan terhadap leluhur. Penelitian sebelumnya
menunjukkan bahwa tradisi yang memiliki dimensi spiritual seperti Grebeg Sura
mengandung makna simbolis yang mendalam dalam kehidupan masyarakat Jawa
(Agustin et al., 2025).

Kajian etnolinguistik terhadap leksikon dalam tradisi ini menjadi penting untuk
dilakukan mengingat beberapa alasan mendasar. Pertama, globalisasi dan modernisasi
telah memberikan tekanan terhadap kebertahanan tradisi lokal, termasuk penggunaan
leksikon tradisional. Sebagaimana hasil penelitian menunjukkan bahwa pergeseran
bahasa dan tradisi petani padi di Jawa mengindikasikan adanya transformasi dari
penggunaan leksikon tradisional ke modern akibat pengaruh teknologi dan perubahan
sosial (Lailiyah et al., 2024). Kedua, generasi muda cenderung mengalami pergeseran
bahasa dan kurang memahami makna mendalam dari leksikon-leksikon tradisional
tersebut. Ketiga, dokumentasi dan analisis sistematis terhadap leksikon dalam ritual Satu
Sura masih terbatas, padahal hal ini merupakan bagian penting dari kekayaan budaya
Nusantara.

Beberapa penelitian terdahulu telah mengkaji tradisi dan budaya lokal dengan
perspektif etnolinguistik. Putra et al. (2019) meneliti konsep hidup dalam leksikon
masyarakat adat Kasepuhan Banten Kidul dan berhasil mengidentifikasi leksikon bahasa
Sunda yang dikategorikan dalam tiga kelompok: politik (sistem kepengurusan adat),
sistem kepercayaan, dan ritual. Puspita (2018) meneliti refleksi kepercayaan masyarakat
pesisir Pantai Prigi dalam sajen slametan njangkar dan menemukan bahwa penamaan
sajen merefleksikan kepercayaan masyarakat yang bersifat sinkretisme akibat akulturasi
budaya Jawa dengan budaya Islam. Meskipun penelitian-penelitian tersebut telah
memberikan kontribusi penting dalam kajian etnolinguistik, belum ada yang secara
spesifik mengkaji leksikon dalam tradisi Malam Satu Sura di Surakarta dengan fokus
pada kategorisasi sistematis berdasarkan ranah budaya dan fungsi leksikalnya.

Berdasarkan latar belakang di atas, penelitian ini merumuskan beberapa
permasalahan. Pertama, bagaimana bentuk dan struktur leksikon yang digunakan dalam

63



Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan | Volume 8 | Nomor 1 | Maret 2026

tradisi Malam Satu Sura di Surakarta? Kedua, apa makna kultural dan simbolis yang
terkandung dalam leksikon tersebut? Ketiga, bagaimana hubungan antara leksikon
dengan sistem budaya dan pandangan dunia masyarakat Jawa di Surakarta? Keempat,
bagaimana pola penggunaan dan transmisi leksikon dalam konteks sosial masyarakat
Surakarta? Sejalan dengan rumusan masalah tersebut, penelitian ini bertujuan untuk
mendeskripsikan bentuk dan struktur leksikon yang digunakan dalam tradisi Malam Satu
Sura di Surakarta, menganalisis makna kultural dan simbolis yang terkandung dalam
leksikon tersebut, mengkaji hubungan antara leksikon dengan sistem budaya dan
pandangan dunia masyarakat Jawa di Surakarta, serta mengidentifikasi pola penggunaan
dan transmisi leksikon dalam konteks sosial masyarakat Surakarta.

Penelitian ini memiliki urgensi yang tinggi dalam konteks pelestarian budaya
lokal di era modern. Globalisasi dan modernisasi telah mengancam keberlanjutan tradisi
lokal, termasuk penggunaan leksikon tradisional yang sarat makna filosofis. Dokumentasi
dan analisis mendalam terhadap leksikon Malam Satu Sura menjadi penting untuk
memastikan bahwa warisan budaya ini tidak hilang begitu saja, tetapi dapat dipahami,
dihargai, dan dilestarikan oleh generasi mendatang. Selain itu, penelitian ini juga
berkontribusi dalam memperkaya kajian etnolinguistik di Indonesia, khususnya dalam
memahami hubungan antara bahasa dan budaya dalam masyarakat Jawa.

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi baik secara teoretis
maupun praktis. Secara teoretis, penelitian ini diharapkan dapat berkontribusi terhadap
pengembangan teori etnolinguistik, khususnya dalam kajian hubungan bahasa dan budaya
dalam konteks tradisi lokal. Penelitian ini juga diharapkan dapat memberikan pemahaman
yang lebih mendalam tentang sistem makna dalam bahasa Jawa, khususnya dalam domain
spiritual dan ritual. Selain itu, penelitian ini dapat menyediakan dokumentasi ilmiah
terhadap kekayaan leksikon tradisional Jawa yang dapat menjadi rujukan bagi penelitian
selanjutnya.

Secara praktis, penelitian ini dapat memberikan beberapa manfaat. Bagi
masyarakat, penelitian ini dapat meningkatkan kesadaran dan pemahaman tentang nilai-
nilai budaya yang terkandung dalam tradisi Malam Satu Sura. Bagi pemerintah daerah,
penelitian ini dapat memberikan data dan informasi yang dapat digunakan untuk
merumuskan kebijakan pelestarian budaya lokal. Bagi dunia pendidikan, penelitian ini
dapat menyediakan bahan ajar dan referensi untuk pembelajaran budaya Jawa dan
etnolinguistik. Terakhir, bagi peneliti, penelitian ini dapat membuka peluang penelitian
lanjutan dalam bidang etnolinguistik dan antropologi linguistik.

REVIEW TEORI

Etnolinguistik

Etnolinguistik berasal dari kata etnologi dan linguistik, yang lahir sebagai
penggabungan antara pendekatan oleh etnolog atau antropolog budaya dengan
pendekatan linguistik (Sugianto, 2017). Etnolinguistik merupakan cabang ilmu linguistik
yang mengkaji hubungan antara bahasa dan budaya dalam konteks masyarakat
penuturnya. Sebagai bidang kajian interdisipliner, etnolinguistik tidak hanya menelaah
bahasa dari segi strukturnya semata, tetapi lebih pada fungsi dan pengaplikasiannya
dalam kondisi sosial budaya sebagai alat komunikasi.

Fitriah et al. (2021) menjelaskan bahwa etnolinguistik mengkaji hubungan antara
bahasa dan budaya serta pengaplikasiannya dalam kondisi budaya sosial tertentu,
sehingga memungkinkan peneliti untuk memahami bagaimana perkembangan budaya
mempengaruhi perkembangan bahasa, karena bahasa dan budaya merupakan satu
kesatuan yang tidak terpisahkan. Pendekatan etnolinguistik memberikan pemahaman
mendalam tentang keterkaitan antara penggunaan bahasa dengan sistem budaya

64



Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan | Volume 8 | Nomor 1 | Maret 2026

masyarakat yang melatarbelakanginya. Dalam kajian budaya lokal, etnolinguistik
berperan penting untuk mengungkap bagaimana bahasa mencerminkan dan membentuk
pandangan dunia (worldview) penuturnya.

Penelitian etnolinguistik terhadap berbagai tradisi masyarakat Indonesia
menunjukkan bahwa leksikon dalam ritual dan upacara adat memiliki makna yang
melampaui definisi leksikal sederhana. Zuhria et al. (2022) dalam kajiannya tentang
penamaan petilasan di Blitar menunjukkan bahwa penamaan seringkali menjadi tempat
menyimpan sejarah dan makna kultural bagi masyarakatnya, sehingga analisis
etnolinguistik menjadi penting untuk mengungkap nilai-nilai yang terkandung di
dalamnya. Demikian pula, Wardoyo & Sulaeman (2017) menemukan bahwa penamaan
bangunan di Keraton Yogyakarta mencerminkan konsep filosofi, keimanan, dan mitologi
masyarakat Jawa. Hipotesis Sapir-Whorf atau relativitas linguistik menjadi landasan
penting dalam kajian etnolinguistik. Whorf (1956) berpendapat bahwa struktur bahasa
yang digunakan seseorang mempengaruhi cara mereka memahami dan
menginterpretasikan dunia di sekitarnya. Dalam konteks tradisi Malam Satu Sura,
leksikon-leksikon khas yang digunakan tidak hanya berfungsi sebagai alat komunikasi,
tetapi juga membentuk dan mencerminkan pemahaman masyarakat Jawa tentang
spiritualitas, waktu, dan kehidupan.

Leksikon dan Makna Kultural

Leksikon atau kosakata adalah sekelompok kata dalam suatu bahasa yang
digunakan secara aktif atau pasif, baik itu kata-kata yang umum digunakan oleh
masyarakat maupun yang telah dikumpulkan dalam bentuk kamus (Zahro et al., 2024).
Leksikon dalam linguistik merujuk pada keseluruhan kosakata atau perbendaharaan kata
dalam suatu bahasa yang mencakup informasi tentang bentuk, makna, dan
penggunaannya (Chaer, 2007). Leksikon bukan sekadar daftar kata, melainkan sistem
pengetahuan mental tentang kata-kata yang tersimpan dalam benak penutur bahasa.

Kridalaksana (2008:142) dalam Idham (2020) menjelaskan bahwa leksikon
diartikan sebagai (1) komponen bahasa yang memuat semua informasi tentang makna dan
pemakaian kata dalam bahasa; (2) kekayaan kata yang dimiliki seorang pembicara,
penulis, atau suatu bahasa, kosakata, perbendaharaan kata, dan daftar kata yang disusun
seperti kamus, tetapi dengan penjelasan yang singkat dan praktis.

Leksikon dalam tradisi dan budaya lokal memiliki karakteristik khusus yang
mencerminkan pandangan dunia masyarakat penuturnya. Fatehah (2010) dalam
penelitiannya tentang leksikon perbatikan di Pekalongan menemukan bahwa kebudayaan
yang menjadi dasar pada leksikon perbatikan terwujud dalam ungkapan-ungkapan yang
ada di masyarakat, baik yang dikenal luas maupun yang hanya dipahami oleh masyarakat
lokal tertentu. Hal ini menunjukkan bahwa leksikon merupakan cermin keterbukaan
masyarakat terhadap budaya lain sekaligus penjaga identitas budaya lokal.

Abdullah et al. (2021) dalam kajiannya tentang kearifan lokal Jawa dalam tradisi
mitoni di Surakarta menemukan bahwa leksikon-leksikon yang digunakan dalam ritual
tidak hanya berfungsi sebagai penamaan, tetapi juga sebagai media transmisi nilai-nilai
filosofis dan spiritual dari generasi ke generasi. Demikian pula, penelitian tentang istilah
makanan dan jajanan tradisional dalam tradisi tingkeban menunjukkan bahwa setiap
sajian bukan sekadar pelengkap ritual, melainkan wahana pewarisan nilai-nilai luhur,
ajaran moral, dan doa-doa penuh harapan (Risqiyah et al., 2025).

Siswoyo et al. (2025) dalam penelitiannya tentang leksikon fauna dalam peribahasa
Jawa menegaskan bahwa leksikon-leksikon dalam tradisi Jawa merepresentasikan nilai-
nilai budaya yang telah mengakar dalam kehidupan masyarakat. Penggunaan leksikon
tertentu dalam konteks ritual mencerminkan sistem pengetahuan lokal yang telah

65



Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan | Volume 8 | Nomor 1 | Maret 2026

berkembang selama berabad-abad dan menjadi bagian dari identitas kultural masyarakat
Jawa.

Budaya Jawa dan Pandangan Hidup

Budaya Jawa merupakan sistem nilai, kepercayaan, dan praktik yang telah
berkembang selama berabad-abad di masyarakat Jawa. Koentjaraningrat (1984)
menjelaskan bahwa worldview atau pandangan hidup orang Jawa ditandai dengan konsep
keselarasan antara mikrokosmos (manusia) dan makrokosmos (alam semesta). Manusia
dipandang sebagai bagian integral dari tatanan kosmik yang lebih besar, dan kebahagiaan
serta kesejahteraan dapat dicapai melalui pemeliharaan keseimbangan dengan alam,
sesama manusia, dan dunia spiritual.

Suseno (1984) menguraikan nilai-nilai etika Jawa yang fundamental, yaitu prinsip
kerukunan (rukun) dan prinsip hormat (respect). Menurutnya, masyarakat Jawa sangat
menjunjung tinggi harmoni sosial dan menghindari konflik terbuka. Nilai-nilai ini
tercermin dalam berbagai praktik budaya, termasuk dalam tradisi Malam Satu Sura yang
menekankan refleksi diri, penyucian spiritual, dan penghormatan terhadap leluhur.

Penelitian kontemporer menunjukkan bahwa tradisi-tradisi Jawa masih dilestarikan
dan memiliki pengaruh positif dalam kehidupan masyarakat modern. Ubaidillah &
Setyawan (2021) menemukan bahwa budaya dan tradisi Jawa seperti selamatan dapat
menjadi penjalin tali silaturahmi antarbudaya dan menciptakan kerukunan di tengah
keberagaman masyarakat. Nuraisyah et al. (2021) menjelaskan bahwa tradisi-tradisi Jawa
seperti mitoni mengandung nilai-nilai religius dan filosofis yang mendalam,
mencerminkan bagaimana masyarakat Jawa mengintegrasikan aspek spiritual dengan
praktik kehidupan sehari-hari. Tradisi-tradisi ini bukan sekadar kebiasaan yang
diwariskan, melainkan sistem nilai yang membentuk karakter dan identitas masyarakat
Jawa.

Kerangka Analisis Etnolinguistik untuk Kajian Leksikon Tradisi

Dalam penelitian ini, analisis leksikon dilakukan dengan menggunakan pendekatan
etnolinguistik yang mengintegrasikan analisis linguistik (bentuk dan struktur leksikon)
dengan analisis kultural (makna dan fungsi leksikon dalam konteks budaya). Pendekatan
ini memungkinkan pemahaman holistik terhadap leksikon tidak hanya sebagai satuan
bahasa, tetapi sebagai manifestasi dari sistem pengetahuan dan nilai budaya masyarakat
Jawa.

Analisis leksikon tradisi Malam Satu Sura dalam penelitian ini dilakukan dengan
beberapa tahapan. Pertama, mengidentifikasi dan mendeskripsikan bentuk serta struktur
leksikon yang digunakan dalam tradisi, termasuk kategorisasi berdasarkan ranah budaya
dan fungsi leksikalnya. Kedua, menganalisis makna kultural dan simbolis yang
terkandung dalam setiap leksikon dengan mempertimbangkan konteks ritual dan filosofi
Jawa yang melatarbelakanginya. Ketiga, mengkaji hubungan antara leksikon dengan
sistem budaya dan pandangan dunia masyarakat Jawa di Surakarta, termasuk bagaimana
leksikon mencerminkan nilai-nilai seperti hamemayu hayuning bawana, keselarasan
mikrokosmos-makrokosmos, dan konsep laku spiritual. Keempat, mengidentifikasi pola
penggunaan dan transmisi leksikon dalam konteks sosial masyarakat, terutama dalam
menghadapi tantangan globalisasi dan modernisasi yang mengancam keberlanjutan
tradisi lokal. Sanjaya (2021) menunjukkan bahwa kajian etnolinguistik terhadap ritual
dapat mengungkap makna simbolis yang terkandung dalam setiap leksikon dan praktik
ritual. Dalam konteks penelitian ini, analisis etnolinguistik terhadap leksikon tradisi
Malam Satu Sura diharapkan dapat mengungkap sistem makna yang tersimpan dalam
setiap leksikon, serta memberikan pemahaman tentang bagaimana masyarakat Jawa di
Surakarta membangun dan memelihara identitas kultural mereka melalui penggunaan
bahasa dalam praktik ritual tradisional.

66



Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan | Volume 8 | Nomor 1 | Maret 2026

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif untuk
mendeskripsikan dan menganalisis leksikon dalam tradisi Malam Satu Sura di Surakarta
secara mendalam. Penelitian deskriptif kualitatif ditujukan untuk mendeskripsikan dan
menggambarkan fenomena-fenomena yang ada, baik bersifat alamiah maupun rekayasa
manusia, yang lebih memperhatikan mengenai karakteristik, kualitas, keterkaitan antar
kegiatan (Sukmadinata, 2017). Pendekatan ini dipilih karena penelitian bertujuan untuk
mengungkap fenomena kebahasaan secara natural dan kontekstual tanpa melakukan
manipulasi variabel. Menurut Bagea dalam Saputri (2023), bahasa dipahami sebagai
rangkaian praktik kebudayaan yang mencerminkan kehidupan masyarakat. Penelitian ini
menggunakan kerangka teori etnolinguistik sebagai landasan untuk menganalisis
hubungan antara bahasa dan budaya dalam masyarakat Jawa di Surakarta, sehingga dapat
memahami bagaimana leksikon mencerminkan pandangan dunia dan nilai-nilai budaya
masyarakat penuturnya.

Data dan Sumber Data

Data penelitian ini berupa data kebahasaan yang mencakup kosakata, leksikon,
kalimat, dan wacana yang digunakan dalam tradisi Malam Satu Sura. Data tersebut
diperoleh dari informan yang merupakan pelaku dan pemangku tradisi Malam Satu Sura
di Surakarta. Sumber data primer diperoleh langsung dari tuturan lisan informan selama
wawancara dan observasi partisipatif pada kegiatan ritual. Sumber data sekunder
diperoleh dari dokumentasi tertulis, rekaman audio-visual kegiatan ritual, serta literatur
terkait tradisi Malam Satu Sura.

Informan dalam penelitian ini adalah masyarakat Jawa yang tinggal di Surakarta
dan terlibat aktif dalam tradisi Malam Satu Sura. Pemilihan informan dilakukan secara
purposive sampling dengan kriteria: (1) berusia minimal 40 tahun dan memiliki
pengetahuan mendalam tentang tradisi Malam Satu Sura; (2) aktif terlibat dalam
pelaksanaan ritual Malam Satu Sura minimal selama 10 tahun; (3) mampu berkomunikasi
dengan baik dalam bahasa Jawa dan bahasa Indonesia; (4) bersedia menjadi narasumber
penelitian. Jumlah informan dalam penelitian ini sebanyak 8 orang yang terdiri dari tokoh
masyarakat, sesepuh adat, dan pelaku tradisi yang berasal dari berbagai kelurahan di
Surakarta.

Instrumen Pengumpulan Data

Instrumen utama dalam penelitian ini adalah peneliti sendiri (human instrument)
yang bertindak sebagai perencana, pelaksana pengumpulan data, penganalisis, penafsir
data, dan pelapor hasil penelitian. Untuk mendukung proses pengumpulan data, peneliti
menggunakan beberapa instrumen pendukung, yaitu: (1) Pedoman wawancara, berisi
daftar pertanyaan terstruktur dan semi-terstruktur yang digunakan untuk menggali
informasi tentang leksikon dalam tradisi Malam Satu Sura, meliputi bentuk leksikon,
makna kultural, konteks penggunaan, dan pandangan informan terhadap tradisi tersebut;
(2) Pedoman observasi, berisi aspek-aspek yang diamati selama pelaksanaan ritual
Malam Satu Sura, seperti konteks penggunaan leksikon, pelaku yang menggunakan, dan
situasi komunikasi; (3) Alat perekam, berupa perekam audio (voice recorder) untuk
merekam percakapan dan wawancara dengan informan, serta kamera untuk
mendokumentasikan kegiatan ritual secara visual; (4) Buku catatan lapangan (field notes),
digunakan untuk mencatat leksikon-leksikon yang ditemukan beserta konteks
penggunaannya selama observasi dan wawancara dan mencatat hal-hal penting yang tidak
terekam oleh alat perekam, seperti gesture, ekspresi, dan konteks situasional.

Teknik Pengumpulan Data

67



Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan | Volume 8 | Nomor 1 | Maret 2026

Metode pengumpulan data dilakukan melalui metode simak dengan teknik simak
libat cakap. Menurut Sudaryanto (2015), metode simak adalah cara memperoleh data
yang dilakukan dengan menyimak penggunaan bahasa, sedangkan teknik simak libat
cakap berarti peneliti tidak hanya berperan sebagai pengamat, tetapi juga terlibat dalam
dialog dengan informan. Dalam hal ini, peneliti terlibat langsung dalam observasi
pelaksanaan tradisi Malam Satu Sura sambil melakukan wawancara dengan narasumber
yang terdiri dari sesepuh adat, juru kunci, dan masyarakat pelaku tradisi. Prosedur
pengumpulan data dilakukan melalui beberapa tahapan: tahap persiapan (penyusunan
instrumen dan studi pustaka), tahap pelaksanaan (wawancara mendalam dan observasi
partisipatif), dan tahap verifikasi data melalui triangulasi sumber dan metode.

Metode Analisis Data

Analisis data dilakukan dengan menggunakan metode padan dan metode agih
untuk membedah struktur dan makna leksikon yang ditemukan. Metode padan digunakan
untuk menganalisis makna leksikon dengan cara menghubungkannya pada referent atau
acuan di luar bahasa, yaitu aspek-aspek budaya, kepercayaan, dan nilai-nilai filosofis
masyarakat Surakarta yang melatarbelakangi tradisi Malam Satu Sura. Sementara itu,
metode agih diterapkan untuk menganalisis struktur internal leksikon, termasuk
morfologi kata, hubungan makna antar leksikon, dan kategorisasi leksikon berdasarkan
fungsi dan konteks penggunaannya dalam tradisi. Penyajian hasil analisis data dilakukan
dengan dua cara, yaitu penyajian formal dan informal untuk menjelaskan aspek-aspek
kebahasaan secara sistematis dan makna kultural dari setiap leksikon yang ditemukan.
Untuk menjamin keabsahan data, penelitian ini menggunakan teknik triangulasi sumber
dan triangulasi metode.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Berdasarkan hasil analisis yang diperoleh melalui wawancara dan sumber tertulis
didapatkan 22 bentuk-bentuk leksikon khas yang digunakan atau terlibat dalam prosesi
tradisi Malam Satu Sura di Surakarta. Leksikon-leksikon tersebut dikelompokkan
berdasarkan ranah budaya dan fungsi leksikalnya yang diklasifikasikan ke dalam lima
kategori, diantaranya (1) leksikon tokoh atau pelaku ritual, meliput Abdi Dalem, Adipati,
Yudhiswara, dan Sengkono Dalem; (2) leksikon lokasi atau tempat ritual, meliputi Dalem
Agung Prabasuyasa, Masjid Pudyasana, Pendopo Agung, dan Pringgitan; (3) leksikon
prosesi ritual, meliputi Wilujengan, Jalan Kirab, Kirab Pusaka, Nyepi, dan Majelis Dzikir;
(4) leksikon kelengkapan ritual (sesaji), meliputi Bubur Sura, Nasi Wudhu, Arang,
Ingkung, Bunga/Asap Kemenyan; dan (5) leksikon simbol atau atribut utama, meliputi
Kebo Bule, Pusaka Hidup, Beskap Landong, dan Tari Ampling.

Klasifikasi leksikon ke dalam lima kategori ini menunjukkan bahwa tradisi Malam
Satu Sura memiliki struktur organisasi yang sistematis dan kompleks. Temuan ini sejalan
dengan penelitian Putra et al. (2019) yang mengkategorikan leksikon masyarakat adat
Kasepuhan ke dalam tiga kategori besar yaitu politik, sistem kepercayaan, dan ritual,
menunjukkan bahwa leksikon tradisional cenderung terorganisir berdasarkan fungsi
sosial dan kulturalnya. Pola kategorisasi yang ditemukan dalam penelitian ini juga
mencerminkan pandangan holistik masyarakat Jawa terhadap ritual, di mana aspek
pelaku, waktu, tempat, tindakan, dan simbol merupakan kesatuan yang tidak terpisahkan
dalam pelaksanaan tradisi.

Data leksikon yang ditemukan menunjukkan adanya stratifikasi bahasa yang
mencerminkan hierarki sosial dalam masyarakat Keraton Surakarta. Leksikon seperti
Abdi Dalem, Adipati, dan Yudhiswara menunjukkan tingkatan status sosial yang berbeda
dalam struktur kepemimpinan ritual. Fenomena ini selaras dengan temuan Lailiyah et al.
(2024) bahwa leksikon tradisional mencerminkan sistem nilai dan struktur sosial

68



Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan | Volume 8 | Nomor 1 | Maret 2026

masyarakat penuturnya, serta menunjukkan bagaimana bahasa menjadi cermin dari
organisasi sosial yang ada.

Pembahasan ini menginterpretasikan leksikon yang ditemukan menggunakan
pendekatan etnolinguistik untuk mengungkap makna kultural dan pandangan dunia
masyarakat Keraton Surakarta. Leksikon pada tradisi ini tidak sekadar menamai objek,
melainkan menyimpan nilai-nilai filosofis terkait keselamatan dan pembersihan diri.

1. Leksikon Tokoh atau Pelaku Ritual
Leksikon dalam kategori ini merujuk pada individu atau kelompok yang
memegang peranan penting dalam pelaksanaan ritual. Peran mereka ditentukan
oleh hierarki dan tugas yang telah diwariskan secara turun-temurun.

Abdi Dalem secara harfiah berarti ‘abdi/hamba Raja’. Mereka adalah punggawa
atau pegawai keraton yang mengabdikan diri kepada Raja dan keraton. Dalam
Malam Satu Sura, mereka menjadi pelaku utama yang menjalankan prosesi, mulai
dari membawa pusaka, melantunkan doa, hingga melaksanakan laku tapa bisu.
Menjelang Malam Satu Sura, para Abdi Dalem yang akan terlibat dalam prosesi
kirab harus menjalani ritual penyucian diri yang ketat selama 7 hari, yang puasa
putih yaitu hanya mengonsumsi nasi putih dan air putih tanpa garam, gula, atau
bumbu apapun, serta menghindari hal-hal yang dianggap dapat menodai kesucian
spiritual seperti hubungan suami istri, mengucapkan kata-kata kasar, atau
mengunjungi tempat-tempat yang dianggap kotor secara spiritual. Mereka juga
diharuskan melakukan meditasi atau semedi pada malam hari untuk
mempersiapkan mental dan spiritual dalam menghadapi prosesi sakral ini.

Adipati merupakan gelar bangsawan tinggi dalam hierarki kerajaan Jawa yang
setara dengan kedudukan bupati atau penguasa wilayah vasal (daerah kekuasaan)
di bawah kekuasaan keraton pada masa kerajaan Mataram masih berjaya. Gelar
ini diberikan kepada kerabat raja atau bangsawan yang memiliki wilayah
kekuasaan sendiri namun tetap tunduk dan loyal kepada raja di keraton pusat.
Dalam konteks tradisi Malam Satu Sura, kehadiran para Adipati (jika masih ada
keturunannya yang diundang) bersifat seremonial dan simbolis, menunjukkan
legitimasi kekuasaan kultural keraton yang masih diakui oleh para bangsawan dan
keturunan penguasa wilayah di sekitar Surakarta. Meskipun sistem feodal sudah
tidak berlaku lagi di era modern, gelar Adipati masih dihormati sebagai penanda
garis keturunan bangsawan dan sebagai simbol kontinuitas sejarah kerajaan Jawa.
Kehadiran mereka dalam prosesi memberikan legitimasi sosial dan kultural
bahwa tradisi Malam Satu Sura bukan hanya ritual internal keraton, melainkan
peristiwa budaya yang melibatkan seluruh lapisan masyarakat Jawa mulai dari
raja, bangsawan, hingga rakyat biasa, mencerminkan kesatuan dan harmoni sosial
yang menjadi nilai penting dalam tatanan masyarakat Jawa tradisional.

Yudhiswara bukanlah nama perorangan, melainkan sebutan untuk barisan para
pangeran (putra dalem) atau sentana dalem (kerabat Raja) laki-laki senior yang
berjalan di barisan depan kirab, tepat di belakang Kebo Bule. Mereka
melambangkan kepemimpinan yang bijaksana dan adil, sebagaimana tokoh
Yudhistira dalam wiracarita Mahabharata. Dalam pandangan filosofis Jawa,
menempatkan Yudhiswara di barisan depan juga melambangkan bahwa
kepemimpinan yang benar harus berada di garis terdepan dalam menghadapi

69



Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan | Volume 8 | Nomor 1 | Maret 2026

tantangan, bukan bersembunyi di belakang, dan harus menjadi teladan bagi
masyarakat dalam menjalani nilai-nilai luhur kehidupan.

Sengkono Dalem adalah para Abdi Dalem yang memiliki tugas spesifik sebagai
juru doa atau pemimpin ritual keagamaan (Islam Kejawen) di lingkungan keraton.
Merekalah yang memimpin doa-doa dalam wupacara wilujengan dan
mempersiapkan aspek spiritual dari sesaji. Sengkono Dalem tidak hanya bertugas
memimpin doa-doa dalam upacara wilujengan, tetapi mereka juga memiliki
tanggung jawab penting dalam merawat dan membersihkan pusaka-pusaka
keraton dengan menggunakan ritual khusus yang disebut “jamasan pusaka”.
Ritual ini dilakukan dengan air kembang setaman (campuran tujuh macam bunga:
mawar, melati, kenanga, cempaka, kantil, telon, dan kamboja), air kelapa hijau
muda, serta asap kemenyan yang dibakar dalam anglo keramik khusus. Sengkono
Dalem juga harus mampu membaca dan melafalkan doa-doa dalam bahasa Arab
(untuk aspek Islam) sekaligus mantra-mantra dalam bahasa Jawa Kuno (untuk
aspek Kejawen), mencerminkan sinkretisme agama Islam dengan kepercayaan
tradisional Jawa yang menjadi ciri khas spiritualitas keraton Surakarta. Mereka
dipilih berdasarkan kemampuan spiritual, pengetahuan mendalam tentang ritual
keagamaan, dan keturunan dari keluarga yang telah lama mengabdi sebagai juru
doa keraton, sehingga pengetahuan mereka diwariskan secara turun-temurun
melalui tradisi lisan dan praktik langsung.

. Leksikon Lokasi atau Tempat Ritual
Leksikon dalam kategori ini menunjuk pada ruang-ruang sakral di dalam
kompleks Keraton Surakarta yang menjadi pusat pelaksanaan ritual.

Dalem Agung Prabasuyasa merupakan bangunan inti dan paling sakral di dalam
keraton, tempat disemayamkannya takhta raja dan pusaka-pusaka utama. Ruang
ini menjadi titik awal dan akhir dari banyak ritual internal keraton. Sebagai
jantung spiritual keraton, Dalem Agung Prabasuyasa merupakan tempat
bersemayamnya “Sang Hyang Wisesa” yang dipercaya sebagai jiwa atau roh
pelindung keraton Surakarta yang membawa berkah dan kesejahteraan bagi raja
dan seluruh rakyatnya. Bangunan ini hanya boleh dimasuki oleh orang-orang
tertentu yang telah memenuhi syarat spiritual yang sangat ketat, seperti raja,
kerabat istana terdekat, dan Juru Kunci pusaka yang telah menjalani ritual
penyucian khusus. Lantai Dalem Agung terbuat dari marmer dengan pola
geometris yang bukan sekadar estetika, melainkan memiliki makna kosmologis
yang dalam, melambangkan peta jagad raya dengan keraton sebagai pusatnya,
serta menggambarkan perjalanan spiritual manusia dari kelahiran hingga kembali
kepada Sang Pencipta.

Masjid Pudyasana atau sering juga disebut Masjid Agung Keraton merupakan
masjid internal yang terletak di dalam kompleks Keraton Surakarta Hadiningrat,
berfungsi sebagai pusat kegiatan keagamaan Islam bagi keluarga keraton, para
abdi dalem, dan masyarakat sekitar yang diizinkan masuk. Dalam tradisi Malam
Satu Sura, Masjid Pudyasana menjadi salah satu titik penting dalam rangkaian
ritual, di mana para sesepuh, abdi dalem, dan tokoh agama berkumpul untuk
melaksanakan shalat berjama'ah khusus, pengajian tentang makna tahun baru
Islam (1 Muharram), dan pembacaan doa-doa tolak bala (doa menolak bencana
dan malapetaka) serta doa harapan untuk tahun yang baru. Di masjid inilah juga

70



Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan | Volume 8 | Nomor 1 | Maret 2026

dilakukan ritual pemberkatan air yang akan digunakan untuk memandikan
pusaka-pusaka keraton dan membuat air bunga setaman yang akan digunakan
dalam berbagai ritual sepanjang Malam Satu Sura.

Pendopo Agung juga dikenal sebagai Sasana Sewaka, ini adalah balai audiensi
utama yang besar dan terbuka. Dalam tradisi Malam Satu Sura, Pendopo Agung
menjadi tempat berkumpulnya para Abdi Dalem, sesepuh adat, tokoh masyarakat,
dan undangan khusus untuk mengikuti upacara wilujengan (doa bersama untuk
keselamatan) sebelum prosesi Kirab Pusaka dimulai. Di sinilah dibacakan doa-
doa oleh Sengkono Dalem, dilakukan pembakaran kemenyan dalam jumlah besar
sehingga asapnya memenuhi seluruh pendopo menciptakan atmosfer spiritual
yang khusyuk, serta dihidangkan berbagai sesaji seperti bubur sura, nasi wudhu,
dan ingkung sebagai bentuk persembahan kepada Yang Maha Kuasa dan para
leluhur. Ruang terbuka Pendopo Agung juga memungkinkan energi spiritual
mengalir bebas, tidak terhalang oleh dinding, sehingga doa-doa dan harapan yang
dipanjatkan dapat naik ke langit dengan lebih mudah, sesuai dengan kepercayaan
masyarakat Jawa tentang komunikasi antara dunia fisik dan spiritual.

Pringgitan merupakan ruang transisi atau liminal yang terletak di antara Pendopo
Agung (ruang publik yang terbuka) dan Dalem Agung (ruang privat yang sakral),
berfungsi sebagai zona peralihan baik secara fisik maupun simbolis dari dunia luar
yang profan menuju dunia dalam yang sakral. Fungsinya sebagai ruang yang
memisahkan sekaligus menghubungkan dua dunia yang berbeda tingkat
kesakralannya. Dalam konsep arsitektur keraton Jawa, pringgitan tidak sekadar
ruang kosong atau koridor biasa, melainkan ruang yang memiliki fungsi penting
sebagai panggung untuk pertunjukan seni sakral seperti tari Bedhaya (tarian sakral
yang hanya boleh ditampilkan di keraton), wayang kulit dengan lakon-lakon
tertentu yang bermuatan filosofis tinggi, atau pertunjukan musik gamelan pusaka
yang dimainkan dalam acara-acara ritual khusus. pringgitan melambangkan
tahapan transisi dalam perjalanan spiritual manusia, di mana seseorang yang akan
memasuki ruang sakral (Dalem Agung) harus terlebih dahulu melalui zona
peralihan untuk menenangkan pikiran, membersihkan hati, dan mempersiapkan
diri secara spiritual agar layak memasuki ruang yang lebih sakral. Dalam tradisi
Malam Satu Sura, pringgitan menjadi tempat transit bagi para pejabat tinggi, tamu
kehormatan, dan abdi dalem senior sebelum mereka memasuki Dalem Agung
untuk ritual inti seperti pengeluaran pusaka atau pertemuan dengan raja. Di ruang
inilah juga seringkali dilakukan ritual kecil seperti pembakaran kemenyan,
pembacaan mantra pembuka jalan spiritual, atau meditasi singkat sebelum
melanjutkan ke tahap ritual berikutnya.

. Leksikon Prosesi Ritual

Malam Satu Sura merupakan momen penting dalam tradisi spiritual masyarakat
Surakarta, khususnya di lingkungan Keraton Kasunanan Surakarta. Berikut adalah
leksikon diserta makna filososif terkait rangkaian prosesi ritual Malam Satu Sura
di Surakarta.

Wilujengan, berasal dari kata “wilujeng” yang berarti selamat atau berkah.
Prosesi ini merupakan ritual doa bersama yang dilakukan sebagai ungkapan
syukur atas tahun yang telah berlalu dan permohonan keselamatan untuk tahun
yang akan datang. Wilujengan atau doa bersama biasanya dilakukan di Pendopo

71



Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan | Volume 8 | Nomor 1 | Maret 2026

Agung atau area keraton yang dipimpin oleh abdi dalem dan ulama. Dalam
wilujengan, dibacakan doa-doa dalam bahasa Jawa dan Arab, serta tembang-
tembang Jawa yang bernuansa spiritual. Ritual ini mencerminkan sinkretisme
budaya Jawa-Islam yang khas di Surakarta.

Jalan Kirab atau Kirab Budaya adalah prosesi pawai besar-besaran yang
melibatkan berbagai elemen masyarakat. Kirab ini berbeda dengan kirab pusaka
karena melibatkan lebih banyak peserta dan lebih terbuka untuk umum.
Rombongan kira biasanya terdiri dari abdi dalem, penari, pembawa replika
pusaka, gamelan berjalan, dan masyarakat yang turut berpartisipasi. Rute kirab
umumnya melewati jalan-jalan utama Surakarta, mulai dari keraton menuju titik-
titik penting seperti alun-alun utara, Benteng Vestenberg, Pasar Kliwon,
Gemblegan, dan kembali ke keraton. Sepanjang jalan, masyarakat berbondong-
bondong menyaksikan dengan penuh khidmat, bahkan ada yang percaya dengan
menyentuh atau berada dekat kirab akan mendapat berkah. Kirab ini juga menjadi
ajang pelestarian budaya karena menampilkan berbagai kesenian tradisional
seperti tari, musik gamelan, dan kostum adat yang megah. Prosesi ini biasanya
berlangsung berjam-jam (3-4 jam) dan menjadi puncak dari serangkaian ritual
Malam Satu Sura.

Kirab Pusaka adalah prosesi arak-arakan benda-beda pusaka milik keraton yang
dianggap memiliki nilai spiritual dan historis tinggi. Pusaka-pusaka tersebut
meliputi keris, tombak, gamelan, dan benda-benda peninggalan leluhur kerajaan.
Kirab ini dipimpin oleh abdi dalem dengan mengenakan pakaian adat Jawa
lengkap. Prosesi dimulai dari dalam keraton dan berkeliling area tertentu sesuai
rute yang telah ditentukan pada Jalan Kirab atau Kirab Budaya. Tujuan kirab
pusaka adalah untung “ngoyak” atau mengusir segala marabahaya dan energi
negatif, sekaligus membawa berkah bagi masyarakat. Pusaka-pusaka ini dibawa
dengan penuh hormat dan kehati-hatian karena diyakini memiliki kekuatan gaib.

Nyepi atau Prihatin, atau Mbisu merupakan praktik spiritual berdiam diri atau
tidak berbicara, tidak makan, minum, tertawa, atau bersuara selama kirab, sebagai
bentuk pengendalian diri dan perenungan mendalam dalam tradisi Malam Satu
Sura di Surakarta. Disebut “nyepi” yang berarti sepi, “prihatin” yang berarti
prihatin diri, atau “tapa bisu”, betujuan untuk mengendalikan lidah yang dianggap
sebagai sumber fitnah, pengendalian nafsu, melakukan intropeksi atas perbuatan
di tahun lalu, membersihkan diri dari energi negatif, dan mendekatkan diri pada
Sang pencipta. Mbisu berlaku bagi peserta kirab sepanjang jalan kirab yang
dimulai setelah wilujengan hingga kembali ke keraton.

Majelis Dzikir merupakan bentuk ritual keagamaan islam yang dilakukan secara
berkelompok. Dalam ritual Malam Satu Sura di Surakarta, majelis dzikir biasanya
dilakukan di Pendopo Agung atau Masjid Pudyasana sebagai bagian integral doa
bersama penutup kirab. Pelaksanaannya dipimpin oleh qasidah atau ratib al-atsari.
Dzikir yang dibaca meliputi tahlil, tasbih, dan bacaan-bacaan lain yang bertujuan
untuk mendekatkan diri kepada Allah. Tradisi ini menunjukkan kuatnya pengaruh
islam dalam kehidupan spiritual masyarakat Surakarta, yang dipadukan dengan
tradisi Jawa, bentuk permohonan ampunan, dan penghormatan leluhur. Majelis
dzikir sering diiringi dengan musik rebana atau hadroh hingga menciptakan
suasana spiritual yang khusyuk.

72



Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan | Volume 8 | Nomor 1 | Maret 2026

4. Leksikon Kelengkapan Ritual (Sesaji)
Leksikon ini mencakup berbagai jenis makanan dan benda yang disajikan sebagai
sesaji (persembahan), masing-masing dengan makna filosofisnya.

Bubur Sura, sajian bubur yang dibuat pada tahun baru Sura, khususnya pada
tradisi malam Satu Sura di Surakarta. Bubur sura memiliki cita rasa gurih dengan
nuansa yang tipis, biasanya terbuat dari beras, santan, garam, jahe, sereh, dan
kunyit. Disajikan juga dengan lauk pauk seperti opor ayam, dan sambal gorang
labu siam berkuah encer dan pedas. Selain itu, disajikan pula tujuh jenis kacang-
kacangan, seperti kacang tanah, kacang mede, kacang hijau, kedelai, kacang
merah, kacang tholo, dan kacang bogor dengan penyajiannya ada yang digoreng
maupun direbus. Serpihan jeruk bali dan bulir-bulir buah delima ditaburkan diatas
bubur sura. Tujuh dalam kacang-kacangan melambangkan jumlah hari dalam
seminggu melambangkan pitulungan, bentuk syukur atas keselamatan Nabi Nuh
AS dari banjir besar, serta permohonan berkah tahun baru Jawa. Bubur ini
kemudian akan dibagikan setelah prosesi kirab sebagai bentuk kenduri bersama.
Selain itu, bubur sura dilambangkan sebagai simbol kesederhanaan, kelimpahan
rezeki, dan kenikmatan dalam hidup agar terhindar dari krisis pangan

Nasi Wudhu juga dikenal sebagai Sega Wuduk, adalah nasi putih gurih yang
dimasak dengan santan, daun jeruk, sereh, dan dimasak khusus dengan air suci
(wudhu) atau air bunga. Disajikan dalam bentuk gundukan kecil sebagai simbol
kesucian. Namanya merepresentasikan penyucian jiwa dan raga (wudhu), simbol
harapan agar di tahun yang baru jiwa kembali bersih. Dalam tradisi Satu Sura di
Surakarta, nasi ini dilambangkan sebagai “nasi pitulung” (pertolongan Tuhan)
untuk membersihkan dosa di masa lalu.

Arang, berasal dari arang kayu khusus (seperti kayu cendana atau jati) seringkali
menjadi bagian dari sesaji yang dibakar hingga menjadi abu halus, dan dicampur
air untuk menjadi pasta suci. Terkadang disebut dengan “arang suci” atau “embun
arang”. Melambangkan api pemurnian (kresna atau api suci) kehidupan yang
abadi dan kemampuan untuk “membakar” segala sifat buruk, dosa, dan kesialan
agar kembali menjadi suci, serta sebagai simbol transformasi dari kegelapan
menuju cahaya di tahun baru.

Ingkung, ayam kampung utuh yang dimasak bumbu lengkap hingga matang
sempurna dan disajikan utuh. Ayam ingkung memiliki filosofis “kenikmatan
duniawi lengkap” dengan kepala sebagi petunjuk, badan sebagai kehidupan, dan
kaki sebagai perjalanan, serta rasa syukur atas rezeki Tuhan dan simbol keutuhan
keluarga. Di Surakarta, ingkung adalah sesaji utama untuk leluhur dan pusaka

Bunga/Asap Kemenyan, bunga segar (mawar, melati, cempaka, kenanga,
pandan) yang dicampur resin kemenyan (benzoine) dan dibakar hingga
menghasilkan asap harum. Disebut “bunga kemenyan” atau “dupa suci”,
melambangkan keharuman nama dan doa yang tulus. Asap kemenyan dipercaya
sebagai media untuk “mengantarkan” doa yang naik ke langit, penyucian udara
dari energi negatif, dan penghormatan kepada leluhur. Kemenyan dibakar tanpa
henti sekitar selama 4 jam kirab (sekitar 7-8 km rute kota Solo), kemudian

73



Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan | Volume 8 | Nomor 1 | Maret 2026

ditempatkan di Kamar Pusaka Dalem Ageng Prabasuyasa yang dirawat oleh abdi
dalem wanita dan ditaburkan pada pusaka.

. Leksikon Simbol atau Atribut Ritual

Kategori terakhir ini merujuk pada simbol-simbol ikonik dan atribut yang melekat
pada ritual Malam Satu Sura.

Kebo Bule merupakan kawanan kerbau albino keramat, keturunan dari Kyai
Slamet yang konon merupakan hadiah dari Kyai Ageng Gribig kepada Sultan
Agung Mataram sebagai tanda penghormatan dan persahabatan. Menurut
kepercayaan masyarakat Jawa, Kebo Bule bukan sekadar hewan ternak biasa,
melainkan merupakan titisan atau penjelmaan dari makhluk spiritual yang
memiliki kesaktian dan kekuatan supranatural untuk melindungi keraton dan
membawa berkah bagi masyarakat Surakarta. Kebo Bule dirawat dengan sangat
istimewa oleh Abdi Dalem khusus yang bertugas sebagai pengasuh, diberi pakan
pilihan berupa rumput segar dari padang penggembalaan khusus yang tidak boleh
diinjak sembarang orang, serta dimandikan secara rutin dengan air bunga
(kembang setaman) dan diberi minum air kelapa hijau muda untuk menjaga
kesucian dan kesehatan spiritual mereka. Dalam prosesi Kirab Pusaka pada
Malam Satu Sura, Kebo Bule berjalan paling depan sebagai pembuka jalan,
dipercaya bahwa langkah mereka akan membersihkan jalan dari energi negatif
dan membuka jalan bagi berkah spiritual yang akan mengalir ke seluruh kota.
Yang unik dan sangat penting dalam tradisi ini adalah bahwa Kebo Bule tidak
boleh dipaksa untuk berjalan, mereka harus berjalan atas “kemauan sendiri”
sebagai tanda bahwa pusaka dan roh pelindung keraton meridhoi prosesi tersebut.
Jika Kebo Bule menolak berjalan atau menunjukkan perilaku gelisah, hal ini
dianggap sebagai pertanda spiritual yang kurang baik, dan prosesi harus
dihentikan sementara untuk melakukan introspeksi dan ritual tambahan hingga
Kebo Bule bersedia melanjutkan perjalanan. Kepercayaan ini mencerminkan
pandangan Jawa bahwa bahkan dalam ritual yang sudah dijadwalkan, kehendak
alam dan dunia spiritual harus tetap dihormati dan tidak boleh dipaksakan sesuai
kehendak manusia semata.

Pusaka Hidup merupakan sebutan atau status istimewa yang disematkan kepada
Kebo Bule (kerbau albino keramat) dalam pandangan spiritualitas keraton
Surakarta, membedakan mereka dari pusaka-pusaka lain yang berupa benda mati
seperti keris, tombak, atau mahkota. Pusaka Hidup memiliki “kehendak bebas”
dan harus diperlakukan dengan penuh hormat layaknya menghormati sesepuh
atau orang tua. Dalam prosesi Kirab Pusaka, Kebo Bule sebagai Pusaka Hidup
tidak boleh dipaksa atau didorong untuk berjalan; mereka harus berjalan atas
kemauan sendiri sebagai tanda bahwa mereka meridhoi prosesi tersebut dan
membawa berkah spiritual bagi tahun yang baru. Jika mereka menolak berjalan,
mengamuk, atau menunjukkan tingkah laku yang tidak biasa, hal ini dianggap
sebagai “sabda” atau pesan spiritual yang harus dibaca dan ditafsirkan oleh para
sesepuh dan juru kunci, bisa jadi pertanda ada yang kurang tepat dalam persiapan
ritual, ada energi negatif yang menghalangi, atau ada pesan penting dari dunia
spiritual yang perlu diperhatikan.

Beskap Landong yang berwarna hitam pekat ini bukan sekadar pakaian formal,
melainkan busana ritual yang sarat dengan simbolisme filosofis Jawa. Warna

74



Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan | Volume 8 | Nomor 1 | Maret 2026

hitam dalam kosmologi Jawa tidak diasosiasikan dengan kesedihan atau kematian
seperti dalam budaya Barat, melainkan melambangkan keabadian, kebijaksanaan
mendalam, misteri alam semesta, serta sikap prihatin dan kerendahan hati dalam
menjalani laku spiritual. Abdi Dalem yang mengenakan Beskap Landong dalam
prosesi Kirab Pusaka harus sudah menjalani ritual penyucian diri dan puasa mutih,
sehingga busana yang mereka kenakan tidak hanya bersih secara fisik tetapi juga
suci secara spiritual. Dalam pandangan masyarakat Jawa, mengenakan Beskap
Landong dalam ritual sakral seperti Malam Satu Sura bukan sekadar mematuhi
dresscode, melainkan merupakan bagian dari laku spiritual yang menyatukan diri
dengan nilai-nilai luhur yang terkandung dalam setiap helai kain dan setiap detail
busana tersebut.

Gamelan Kyai Kanyut Mesem merupakan seperangkat instrumen gamelan
pusaka keraton Surakarta yang memiliki kedudukan sangat istimewa dan
dianggap sakral oleh masyarakat Jawa. Dalam tradisi Malam Satu Sura, Gamelan
Kyai Kanyut Mesem hanya boleh dimainkan oleh pengrawit (penabuh gamelan)
pilihan yang telah menjalani ritual penyucian diri, dan hanya boleh dimainkan
pada acara-acara sakral tertentu, bukan untuk hiburan biasa. Bunyi gamelan ini
dipercaya dapat menghadirkan energi spiritual positif, membuka “pintu”
komunikasi antara dunia fisik dan dunia metafisik, serta menjadi media untuk
memanggil dan menghormati arwah leluhur dan roh-roh pelindung keraton.
Sebelum dimainkan, gamelan ini harus dibersihkan dan “dibangunkan” terlebih
dahulu dengan ritual khusus yang disebut “niyaga sepuh” (membangunkan tetua
gamelan), dimana Juru Kunci gamelan akan membakar kemenyan, menaburkan
bunga, dan membacakan doa serta mantra agar gamelan “rela” untuk dimainkan
dan memberikan berkahnya kepada seluruh peserta ritual dan masyarakat yang
hadir.

PENUTUP

Kajian etnolinguistik terhadap tradisi Malam Satu Sura di Surakarta mengungkap
sistem leksikon yang terstruktur secara kompleks dan sarat makna filosofis. Dari segi
bentuk dan struktur, penelitian ini mengidentifikasi 22 leksikon khas yang terorganisir ke
dalam lima kategori fungsional: leksikon tokoh atau pelaku ritual (Abdi Dalem, Adipati,
Yudhiswara, Sengkono Dalem), leksikon lokasi atau tempat ritual (Dalem Agung
Prabasuyasa, Masjid Pudyasana, Pendopo Agung, Pringgitan), leksikon prosesi ritual
(Wilujengan, Jalan Kirab, Kirab Pusaka, Nyepi, Majelis Dzikir), leksikon kelengkapan
ritual atau sesaji (Bubur Sura, Nasi Wudhu, Arang, Ingkung, Bunga/Asap Kemenyan),
dan leksikon simbol atau atribut ritual (Kebo Bule, Pusaka Hidup, Beskap Landong,
Gamelan Kyai Kanyut Mesem). Klasifikasi ini mencerminkan pandangan holistik
masyarakat Jawa terhadap ritual, di mana aspek pelaku, tempat, tindakan, persembahan,
dan simbol merupakan kesatuan yang tidak terpisahkan. Struktur leksikon didominasi
oleh bentuk kata dan frasa nominal-verbal yang menunjukkan stratifikasi hierarkis dalam
sistem sosial keraton, dengan penggunaan tingkat tutur bahasa Jawa yang mencerminkan
kesadaran akan posisi sosial dan spiritual masing-masing pelaku ritual. Setiap kategori
leksikon memiliki fungsi spesifik dalam membangun totalitas makna ritual: pelaku
sebagai agen spiritual, lokasi sebagai ruang sakral bertingkat, prosesi sebagai aktualisasi
nilai, sesaji sebagai media komunikasi transenden, dan simbol sebagai manifestasi
kekuatan spiritual. Pola kategorisasi yang sistematis ini menunjukkan bahwa masyarakat
Keraton Surakarta memiliki sistem pengetahuan yang sangat terorganisir tentang

75



Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan | Volume 8 | Nomor 1 | Maret 2026

dimensi-dimensi ritual, yang diwariskan dan dipelihara melalui penggunaan leksikon
yang konsisten dari generasi ke generasi.

Makna kultural dan simbolis yang terkandung dalam leksikon-leksikon tersebut
jauh melampaui fungsi penamaan atau referensial semata, melainkan merepresentasikan
konsep-konsep filosofis yang mendalam tentang kehidupan, spiritualitas, dan kosmologi
Jawa. Leksikon seperti Nasi Wudhu tidak sekadar merujuk pada jenis makanan tertentu,
tetapi merepresentasikan konsep penyucian jiwa dan raga serta harapan pembaruan
spiritual di tahun baru. Demikian pula, Arang melambangkan transformasi dari kegelapan
menuju cahaya, dari dosa menuju kesucian, mencerminkan keyakinan akan kemampuan
manusia untuk mengalami pemurnian spiritual. Ingkung dengan filosofi "kenikmatan
duniawi lengkap" merepresentasikan konsep keutuhan kehidupan—kepala sebagai
petunjuk, badan sebagai kehidupan, dan kaki sebagai perjalanan—sekaligus ungkapan
syukur atas rezeki yang diberikan Tuhan. Kebo Bule sebagai Pusaka Hidup menunjukkan
pemahaman unik masyarakat Jawa tentang kesaktian dan kekuatan spiritual yang tidak
hanya melekat pada benda mati tetapi juga pada makhluk hidup, dengan konsekuensi
bahwa mereka harus diperlakukan dengan penghormatan khusus dan tidak boleh
dipaksakan kehendaknya. Gamelan Kyai Kanyut Mesem dipercaya sebagai media
komunikasi antara dunia fisik dan metafisik, menunjukkan keyakinan akan keberadaan
dimensi spiritual yang dapat dijangkau melalui bunyi dan getaran tertentu. Keseluruhan
makna simbolis ini mencerminkan nilai-nilai inti budaya Jawa tentang spiritualitas
(pencarian kesempurnaan spiritual melalui laku), kesucian (pentingnya pemurnian diri
secara berkala), penghormatan terhadap leluhur (kontinuitas dengan masa lalu sebagai
sumber legitimasi), transformasi diri (kemampuan manusia untuk berubah menuju yang
lebih baik), dan sinkretisme Islam-Kejawen (harmonisasi antara ajaran Islam dengan
kepercayaan tradisional Jawa) yang menjadi karakteristik khas spiritualitas Keraton
Surakarta.

Hubungan antara leksikon dengan sistem budaya dan pandangan dunia
masyarakat Jawa di Surakarta menunjukkan bahwa bahasa bukan sekadar alat komunikasi
netral, melainkan wahana yang membentuk dan mencerminkan cara masyarakat
memahami realitas. Leksikon-leksikon dalam tradisi Malam Satu Sura merepresentasikan
kosmologi Jawa yang menekankan keselarasan antara mikrokosmos (manusia) dan
makrokosmos (alam semesta), sebagaimana tercermin dalam konsep Dalem Agung
Prabasuyasa yang lantainya bermotif peta jagad raya dengan keraton sebagai pusatnya,
melambangkan bahwa manusia dan tempatnya berada dalam tatanan kosmik yang lebih
besar. Konsep filosofis hamemayu hayuning bawana (memelihara dan memperindah
keselamatan dunia) termanifestasi dalam berbagai leksikon yang menekankan harmoni,
keseimbangan, dan kesejahteraan kolektif, seperti Wilujengan (doa bersama untuk
keselamatan) dan Kirab Pusaka (mengusir marabahaya dan membawa berkah bagi
masyarakat). Nilai rukun (kerukunan) dan hormat tercermin dalam stratifikasi leksikon
yang menunjukkan kesadaran akan hierarki sosial dan spiritual, serta dalam praktik-
praktik seperti Nyepi atau Mbisu (tapa bisu) yang menekankan pengendalian diri dan
penghindaran konflik. Konsep laku spiritual dalam filosofi Jawa termanifestasi dalam
leksikon-leksikon seperti tirakat, tapa bisu, dan prihatin, yang menunjukkan pentingnya
disiplin spiritual dan pengendalian diri untuk mencapai kesempurnaan. Pringgitan sebagai
ruang liminal mencerminkan pemahaman tentang tahapan transisi dalam perjalanan
spiritual manusia, di mana seseorang harus melalui zona peralihan untuk mempersiapkan
diri sebelum memasuki ruang yang lebih sakral. Kebo Bule yang harus berjalan atas
"kemauan sendiri" mencerminkan pandangan Jawa bahwa kehendak alam dan dunia
spiritual harus dihormati dan tidak boleh dipaksakan sesuai kehendak manusia semata,
menunjukkan kesadaran akan keterbatasan kekuasaan manusia di hadapan kekuatan yang

76



Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan | Volume 8 | Nomor 1 | Maret 2026

lebih besar. Keseluruhan sistem leksikon ini dengan demikian berfungsi sebagai "peta
kognitif' yang memandu masyarakat Jawa dalam memahami tempat mereka dalam
tatanan kosmik, hubungan mereka dengan sesama manusia, leluhur, dan dunia spiritual,
serta cara-cara yang tepat untuk memelihara keseimbangan dan harmoni dalam semua
dimensi kehidupan tersebut.

Pola penggunaan dan transmisi leksikon dalam konteks sosial masyarakat
Surakarta menunjukkan mekanisme pelestarian budaya yang kompleks namun
menghadapi tantangan serius di era modern. Penggunaan leksikon dalam tradisi Malam
Satu Sura berlangsung dalam konteks ritual yang sangat terstruktur dan sakral, dengan
aturan ketat tentang siapa yang berhak menggunakan leksikon tertentu (misalnya, hanya
Sengkono Dalem yang memimpin doa dalam Wilujengan), kapan leksikon tersebut boleh
diucapkan (misalnya, Gamelan Kyai Kanyut Mesem hanya dimainkan pada acara-acara
sakral tertentu), dan bagaimana leksikon tersebut harus diucapkan dengan penuh
penghayatan dan kesadaran spiritual. Pola penggunaan ini mencerminkan kesadaran
kolektif tentang kekuatan performatif bahasa dalam domain spiritual, bahwa kata-kata
yang diucapkan dalam konteks ritual memiliki daya untuk mewujudkan atau
mempengaruhi realitas spiritual dan material. Transmisi leksikon terjadi melalui
mekanisme pembelajaran langsung (oral tradition) dalam praktik ritual yang diwariskan
turun-temurun, melibatkan proses enkulturasi yang intensif dari sesepuh kepada generasi
muda melalui partisipasi aktif dalam ritual, pengamatan, peniruan, dan koreksi bertahap.
Proses transmisi ini tidak hanya mentransfer pengetahuan tentang bentuk leksikon, tetapi
juga pemahaman mendalam tentang makna kultural, konteks penggunaan yang tepat, dan
sikap spiritual yang harus menyertai penggunaan leksikon tersebut. Para Abdi Dalem
muda yang akan terlibat dalam Kirab Pusaka, misalnya, tidak hanya belajar nama-nama
pusaka dan prosedur ritual, tetapi juga menjalani proses penyucian diri selama tujuh hari
untuk mempersiapkan diri secara spiritual, sehingga transmisi leksikon menjadi bagian
dari transmisi keseluruhan sistem nilai dan praktik spiritual. Namun, tekanan globalisasi
dan modernisasi telah mengakibatkan pergeseran signifikan dalam pola transmisi ini.
Generasi muda cenderung mengalami pergeseran bahasa dan kurang memahami makna
mendalam dari leksikon-leksikon tradisional, terutama mereka yang tidak terlibat
langsung dalam lingkungan keraton atau komunitas pelestari tradisi. Penggunaan bahasa
Indonesia dan bahasa asing dalam kehidupan sehari-hari, serta perubahan gaya hidup
yang semakin modern dan individualistik, telah mengurangi kesempatan generasi muda
untuk terlibat dalam praktik ritual tradisional dan mempelajari leksikon-leksikon terkait.
Tantangan ini diperparah oleh terbatasnya dokumentasi tertulis yang komprehensif
tentang leksikon tradisi Malam Satu Sura beserta konteks penggunaan dan makna
kulturalnya, sehingga pengetahuan yang tersimpan dalam tradisi lisan berisiko hilang
seiring dengan berkurangnya jumlah sesepuh yang menguasainya. Oleh karena itu,
dokumentasi ilmiah sistematis seperti yang dilakukan dalam penelitian ini menjadi sangat
urgen, tidak hanya untuk tujuan akademis tetapi juga sebagai upaya pelestarian warisan
budaya. Revitalisasi pengajaran berbasis konteks kultural juga diperlukan, baik melalui
sistem pendidikan formal yang mengintegrasikan pembelajaran budaya lokal ke dalam
kurikulum, maupun melalui program-program komunitas yang melibatkan generasi muda
dalam praktik ritual tradisional. Pemerintah daerah dapat berperan penting dalam
merumuskan kebijakan pelestarian budaya yang komprehensif, termasuk pendanaan
untuk dokumentasi, pelatihan generasi muda, dan promosi tradisi lokal sebagai aset
budaya yang bernilai. Dengan upaya-upaya tersebut, diharapkan leksikon tradisi Malam
Satu Sura dan kearifan lokal yang terkandung di dalamnya dapat terus hidup dan relevan
bagi masyarakat Surakarta di era kontemporer, tidak sebagai fosil masa lalu tetapi sebagai
sumber identitas, nilai, dan inspirasi yang dinamis bagi kehidupan masyarakat modern.

77



Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan | Volume 8 | Nomor 1 | Maret 2026

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, W., Wibowo, P. A. W., Hidayati, I. W., & Nurkayatun, S. (2021). Kearifan
Lokal Jawa Dalam Tradisi Mitoni Di Kota Surakarta (Sebuah Tinjauan
Etnolinguistik). Kawruh : Journal of Language Education, Literature and Local
Culture, 3(1), 19. https://doi.org/10.32585/kawruh.v2i2.907

Agustin, P. A. W., Kinanti, K. P., & Nugrahani, A. (2025). Makna Simbolis pada Tradisi
Grebeg Suro Desa Sumbermujur Kabupaten Lumajang (Kajian Etnolinguistik).
Disastra: Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia, 7(1), 118.
https://doi.org/10.29300/disastra.v711.5147

Chaer, A. (2007). Leksikologi & leksikografi Indonesia. Rineka Cipta.

Fatehah, N. (2010). Leksikon Perbatikan Pekalongan (Kajian Etnolinguistik). Adabiyyat.

Fitriah, L., Indah P, A., & Iswatiningsih, D. (2021). Kajian Etnolinguistik Leksikon
Bahasa Remaja Milenial Di Sosial Media. Basastra: Jurnal Kajian Bahasa Dan
Sastra Indonesia, 10.

Idham, M. (2020). Karakteristik Leksikon Bahasa Gaul Di Caption Akun Instagram
@Awreceh.ld Dan @Kegoblogan. Unfaedah.

Koentjaraningrat. (1984). Kebudayaan Jawa. Balai Pustaka.

Lailiyah, N., Wijayanti, F. L., & Surtikanti, M. W. (2024). Pergeseran Bahasa Dan Tradisi
Petani Padi Di Jawa: Kajian Etnolinguistik. FEtnolingual, 8(1), 99-123.
https://doi.org/10.20473/etno.v8i1.56033

Nuraisyah, F., Jurusan, H., & Sejarah, P. (2021). Mitoni sebagai Tradisi Budaya dalam
Masyarakat Jawa. Historia Madani, 5.

Puspita, R. A. (2018). Refleksi Kepercayaan Masyarakat Pesisir Pantai Prigi Dalam Sajen
Slametan Njangkar (Kajian Etnolinguistik). Jurnal Masyarakat & Budaya, 20(2).

Putra, L. M. D., Rais, A. W., & Sawardi. (2019). Konsep hidup dalam leksikon
masyarakat adat kasepuhan banten kidul kecamatan cisolok kabupaten sukabumi
(kajian etnolinguistik). 14.

Risqiyah, L. I., Rofiq, A., & Manshur, A. (2025). Bahasa dan Identitas Budaya: Studi
Etnolinguistik pada Komunitas Osing di Daerah Macan Putih, Banyuwangi. Bahasa
Dan Sastra, 11(2), 2025. https://e-journal.my.id/onoma

Saifudin, M. F., & Amurdawati, G. (2019). Kajian Etnolinguistik: Eksistensi Bahasa
Daerah Dalam Pembelajaran Di Sekolah Dasar.
https://www.semanticscholar.org/paper/Kajian-Etnolinguistik%3a-Eksistensi-
Bahasa-Daerah-DI-Saifudin-
Amurdawati/Oafablal8dce1d233caa0cb59de2a90e2374e64 7#citing-papers

Sanjaya, F. (2021). Makna simbolis ritual legha kiwan dalam ritus kelas masyarakat
manggarai timur: kajian etnolinguistik. Kulturistik: Jurnal Bahasa Dan Budaya,
5(1), 14-24. https://doi.org/10.22225/kulturistik.5.1.2744

Santosa, A. S. P. M. (2019). Penamaan kedai kopi di surabaya: kajian etnolinguistik.
Kredo: Jurnal Ilmiah Bahasa Dan Sastra, 3.
https://jurnal.umk.ac.id/index.php/kredo/index

Saputri, 1. 1. (2023). Wacana mantra upacara wiwit (Kajian etnolinguistik). Jurnal
Penelitian Humaniora, 28(2), 100-110.
https://journal.uny.ac.id/index.php/humaniora/100

Siswoyo, S., Makincoiri, M., Mega Rianda, A., & Kartika Sari, F. (2025). Leksikon Fauna
dalam Peribahasa Jawa Sebagai Representasi Budaya Jawa: Kajian Ekolinguistik.
DEIKTIS: Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra, 5(2). https://dmi-
journals.org/deiktis/index

78



Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra dan Pendidikan | Volume 8 | Nomor 1 | Maret 2026

Sudaryanto. (2015). Metode dan aneka teknik analisis bahasa : pengantar penelitian
wahana kebudayaan secara linguistis. Sanata Dharma University Press.

Sugianto, A. (2017). Etnolinguistik Teori Dan Praktik (S. H. Nata, Ed.). CV. Nata Karya.

Sukmadinata, N. S. (2017). Metode Penelitian Pendidikan (12th ed.). Remaja
Rosdakarya.

Suseno, F. M. (1984). Etika Jawa. PT Gramedia.

Ubaidillah, A., & Setyawan, B. W. (2021). Pengaruh Budaya dan Tradisi Jawa Terhadap
Kehidupan Sehari-Hari pada Masyarakat di Kota Samarinda. Jurnal Adat Dan
Budaya, 3.

Wardoyo, C., & Sulaeman, A. (2017). Etnolinguistik Pada Penamaan Nama-Nama
Bangunan di Keraton Yogyakarta. Jurnal Al-Tsaqafa, 14. http://khazanah.republik

Whorf, L. B. (1956). Language, Thought, and Reality: Selected writings of Benjamin Lee
Whorf. MIT Press.

Zahro, F., Wahyuningsih, R. S., & Afkar, T. (2024). Leksikon Makanan Jalanan Asal
Luar Negeri di Kota Mojokerto: Kajian Etnolinguistik. Semantik : Jurnal Riset llmu
Pendidikan, Bahasa Dan Budaya, 2(2), 264-280.
https://doi.org/10.61132/semantik.v2i2.665

Zuhria, K., Hieu, H. N., & Iswatiningsih, D. (2022). Kajian Etnolinguistik Bentuk Dan
Makna Penamaan Petilasan Pada Masa Kerajaan Di Kabupaten Blitar. Fon: Jurnal
Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia, 18(2), 236-250.
https://doi.org/10.25134/fon.v18i2.5605

79



